## الخواجة نصير الدين الطوسي

مقاربة في شخصيته وفكره

سهيل الحسيني



ممحد الممارف الحكمية

(للدراسات الدينية والفلسفية)

THE SAPIENTIAL KNOWLEDGE INSTITUTE





الخواجة نصير الدين الطوسي مقاربة في شخصيته وفكره الخواجة نصير الدين الطوسي مقاربة في شخصيته وفكره اســـم الكـــّــاب: الخواجة نصير الدين الطوسي - مقارية في شخصيته وفكره

المــــــــــؤلف: سهيل الحسيني

النــــاشر: معهد المعارف الحكمية (الدراسات الدّبنية والفلسفيّة). 
THE STRAIGHT LINE

عـدد النـسخ: 1000

عدد الصفحات: 310

القيــــاس: 17 X 24

تاريخ الطبع: تموز ـ ٢٠٠٥

الطبع ... الأولى (بيروت)

بسحراله الرحم الرحيح

# حقوق الطبع محفوظة الطبعة الأولى 1426 هـ 2005 م

إن الآراء والاتجاهات والتيارات الوارد الحديث عنها في هذا الكتاب لا تعبر بالضرورة عن رأي معهد المعارف الحكمية وإن كانت في سياق اهتماماته المعرفية.



بيروت ـ حارة حريك ـ فرب البنك اللبناني الفرنسي ـ سنتر صولي هاتف: 01-544622 ص. ب الشياح 20 Email.almaaref@shurouk.org-maahad@shurouk.org

## فهرس الحتويسات

| Ī  | <br>مقدمة المعهد                                                                      |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢  | الأهداء                                                                               |
|    |                                                                                       |
| ٥  | 1 <u>12702</u>                                                                        |
|    |                                                                                       |
| ٦  | <br>منهج البحث                                                                        |
|    | الباب الخول:                                                                          |
| ٩  | <br>مدخل تاريخي لعصر الخواجة الطوسي                                                   |
| ١١ | <br>المشرق الإسلامي الحدود الجغرافية والخصائص                                         |
| ۱۲ | <br>الفصل الأول: الدولة العباسية العناصر المؤثرة ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ۱۲ | الدولة العباسية العصر الأول                                                           |
| ١٢ | <br>العصر الثاني الانحدار والضعف (٢٣٢ ـ ٣٣٤هـ)                                        |
| ۱٤ | <br>البويهيون (٢٣٤ ـ ٢٤١هـ)                                                           |
| ١٥ | <br>السلاجقة (٤٤٤ ـ ٥٣٣هـ)                                                            |
| ۲1 | <br>الخوارزميين (٥٣٣ ـ ٦١٨هـ/١١٤٨ ـ ١٢٣٢م)                                            |
| ۱۸ | الاسماعيليون ـ النزاريون (٤٧٧ ـ ١٥٩هـ/١٠٩٢ ـ ١٢٨٠م) ـ                                 |
| ۱۹ | <br>الاسماعيليون ثقافياً                                                              |
| ۲۱ | <br>الفصل الثاني: الغزو المغولي                                                       |
| 77 | <br>غزو جنكيز خان للمشرق الاسلامي                                                     |
| 22 | <br>غزو دولة الإسماعيليين                                                             |
| ۲٤ | <br>غزو بغداد غزو بغداد                                                               |
| ۲٥ | <br>ما بعد غزو بغداد ما بعد غزو                                                       |
| ۲٧ | <br>هوامش وملاحظات الباب الأول                                                        |

|                                          | الباب الرابع:                                                 |
|------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| 177                                      | مرصد مراغة الخصائص والمميزات                                  |
| 170                                      | الفصل الأول: تأسيس مرصد مراغة                                 |
| 177                                      | المراصد في التاريخ الاسلامي                                   |
| 179                                      | تأسيس مرصد مراغة                                              |
| 18.                                      | الموقع الجغرافي وصفات المرصد                                  |
| 127                                      | الهيئة العلمية في مرصد مراغة                                  |
| 150                                      | المدرسة في مرصد مراغة                                         |
| 150                                      | مكتبة مراغة                                                   |
| 187                                      | تطور وضع المرصد                                               |
| 189                                      | الفصل الثاني: تقويم نتائج مرصد مراغة                          |
| 1 8 9                                    | المقارنة مع المراصد ونتائح مرصدمراغة                          |
| 107                                      | المقارنة مع المدراس العلمية السائدة                           |
| 1 ov                                     | خلاصة تقويمية                                                 |
| ١٥٨                                      | الآثار الحضارية لنشاط الخواجة الطوسي                          |
| 171                                      | الملاحق ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |
| 371                                      | هوامش وملاحظات الباب الرابع                                   |
|                                          | الباب الخامس:                                                 |
| 179 PF1                                  | مقارية في فكر الخواجة الطوسي الفلسفي والكلامي                 |
| 1 1 1                                    | الفصل الأول: الرد على مشروع نقد الفلسفة                       |
| 177                                      | الرد على نقد الغزالي للفلسفة                                  |
| 177                                      | الرد على نقد الفلاسفة                                         |
| ىسى                                      | الفصل الثاني: التجديد في علم الكلام لدى الخواجة الطو،         |
| 114                                      | علم الكلام التعريف                                            |
| 198                                      | المقارنة بين أوائل المقالات وبين تجريد الإعتقاد               |
| 197                                      | على مستوى خطة ومسائل الكتابينــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ۲٠٦                                      | خلاصة المقارنة على مستوى الخطة والمسائل                       |
| ۲۰۸ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | المقارنة على مستوى منهج الإستدلال في الكتابين                 |

277

خلاصة ونتائج المقارنة على مستوى منهج الإستدلال

## الباب الثاني،

| - 1 | -       | لحواجه بصير الدين الطوسي المنحنى الشحصي           |
|-----|---------|---------------------------------------------------|
| ۲   | 4 1 669 | لفصل الأول: نصير الدين الطوسي السيرة الشخصية      |
| ٧   |         | لفصل الثاني: النشأة العلمية                       |
| ٩   |         | أساتذة الخواجة الطوسي                             |
| ٥   |         | لفصل الثالث: الطوسي في قلاع الاسماعيليين          |
| ٥   |         | حيثيات وظروف توجه الطوسي إلى قلاع الإسماعيلية     |
| ٧   |         | مراحل الحقبة الإسماعيلية في حياة الخواجة الطوسي   |
| ٧   |         | طبيعة استقرار الخواجة الطوسي في قلاع الاسماعيلية  |
| ĹΛ  |         | ملاحظات حول طبيعة الاستقرار في القلاع الإسماعيلية |
| ۳   |         | طبيعة النتاج الثقافي خلال المرحلة الاسماعيلية     |
| ٥٥  |         | لفصل الرابع: الطوسي الحقبة المغولية               |
| ٥٥  |         | الانتقال من بلاط الاسماعيليين إلى معسكر المغول    |
| Гс  |         | ملاحظات حول انتقال الطوسي إلى معسكر المغول        |
| 11  |         | الخواجة الطوسي في بلاط هولاكو                     |
| ۲7  |         | الخواجة الطوسي وأبقاخان المنسس                    |
| ٦٢  |         | وفاة الخواجة الطوسي                               |
| ٦٤  |         |                                                   |
| ٥٦  |         | رأي حول الحقبة المغولية من حياة الطوسي            |
| ٧٢  |         | موامش وملاحظات الباب الثاني                       |
|     |         | لباب الثالث ،                                     |
| ۸۱  |         | <br>ثار الخواجة الطوسي والتجديد العلمي            |
| ۸۲  |         | تمهيد لدراسة آثار الخواجة الطوسي                  |
| ۸٧  |         | لفصل الأول: مسرد مفصل لآثار الخواجة الطوسي        |
| ۱۱٤ |         |                                                   |
| ۱۱٥ |         | الخواجة الطوسى المحدّث                            |
|     |         | لفصل الثاني: خلاصة تقويمية للتجديد                |
| ۱۱۹ |         | -<br>ندى الخواجة الطوسي من خلال الأثار العلمية    |
| ۱۲. |         | موامش وملاحظات الباب الثالث                       |

#### باسمه تعالج

## مقدمة المعهد

شخصيات كثيرة عَبَرَت في التاريخ، وأحدثت فيه أدواراً.. إلا أن بعضاً قليلاً منها هو ذاك الذي ما زال يعبرُ في التاريخ ليثير فيه الأسئلة، والدلالات، بل وبعضاً من التحولات أحياناً... وإذا كانت حركة التتار العسكرية تجاه العالم الإسلامي، قد أوقعت بفعل وحشيتها انخسافاً حضارياً طال مقومات أساسية في بنية الدولة الإسلامية آنذاك.. فإن المفارقة الأكثر إثارة، إنما كانت في بروز شخصية مسلمة تنتمي إلى نفس العالم الإسلامي الذي وقع عليه الغزو واضطربت حضارته...

شخصية قبل السؤال حول انتمائها المذهبي (الإسماعيلية/ الإثني عشرية).. وقبل السؤال عن مستوى ما قدَّمته من إنجازات علمية وفلسفية وكلامية وعرفانية.. فإنها تضطرك للسؤال عن قدرتها على خرق القاعدة: أو ما جرت عليه سنة العلاقة بين الأمم: من إيغال القوة الغازية في شخصية الأمة المغزوَّة..

إذ تبدد تأثيرها، وتشعل النار في نتاجاتها، وتُفسنِّخ كل أواصر اللحمة في ثقافتها وتراثها وهويتها..

حتى تكاد أن توصل الأمر بالغالب الأعم، إلى إحداث انفصامات حادة في شخصيتها، ورؤيتها، ودورها..

نقـول هذا ونحن نعي أن المغـول لم ينطووا على حـضـارة فـاعلة، بناءة – حـتى ولو كـانوا يحملون أثناء غـزوهم، مـا يشبـه الدسـتـور الملفَّق من جـملة قـوانين لحـكم البـلاد والعبـاد التى

| 440 | <br>مميزات المشروع الكلامي للخواجة الطوسي                                |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|
| ۲٤. | <br>خلاصة تقويمية لمشروع الخواجة الطوسي الكلامي                          |
| 720 | <br>الفصل الثالث: العرفان عند الخواجة الطوسي                             |
| 720 | <br>لمحة موجزة عن العرفان والتصوف                                        |
| 459 | <br>المقارنة بين أوصاف الأشراف وبين الإشارات والتنبيهات                  |
| ۲0٠ | <br>التمييز بين العرفان العملي والأخلاق في الحكمة العملية                |
| 707 | <br>المقارنة على مستوى أسباب القيام بالسير والسلوك                       |
| 405 | <br>المقارنة على مستوى مبادئ السير والسلوك                               |
| Y0V | <br>المقارنة على مستوى كيفية السير والسلوك                               |
| 777 | <br>المقارنة على مستوى منازل السير والأحوال                              |
| 777 | <br>التبرير والدفاع عن المتصوفة                                          |
|     | خلاصة تقويمية ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                        |
| 441 | <br>المنهج النص والتأويل                                                 |
|     | نتائج جهود الخواجة الطوسي                                                |
| 440 | <br>هوامش وملاحظات الباب الخامس                                          |
| 499 | <br>الخاتمة                                                              |
| ۲٠٢ | <br>هوامش وملاحظات الخاتمة                                               |
| ۲٠٢ | <br>المراجع والمصادر المستناء المراجع والمصادر المستناء المراجع والمصادر |

فهم كتاب الإشارات والتنبيهات لابن سينا .. وصياغة نظرية عرفانية مكثفة في كتاب أوصاف الإشراف ، ثم قبل كل هذا وبعده ... تجسير معطيات ودلالات العلاقة بين الناظم السياسي والإداري والاجتماعي، المعيوش من جهة وروح العلاقة مع الفكر العلمي والعقيدي والفلسفي من جهة أخرى .. وملء كل ذلك بروح من المعنوية الملتزمة فقهاً تشريعياً إسلامياً ...

إن كتاب الأخ الأستاذ السيد سهيل الحسيني...

إذ يشكّل أرضية تتسع لفهم هذا الواقع الفذ لتجربة الشيخ الخواجة نصير الدين الطوسي عبر معطيات قدمها في فصول الكتاب... فإنها إنما تشير إلى نماذج من التعامل مع العلم بفروعه، في سياق رسالية إسلامية وإنسانية بناءة تطبع سمة الحضارة الإسلامية..

لذا فإن الكتاب يشكِّل استنفاراً لإشكالية قراءة التراث الإسلامي خارج إطار الفهم السردي التجزيئي الذي يقطِّع الموضوعات خارج إطار الهدف والنظام المعرفي العام الذي تنطلق منه ... وإننا في معهد المعارف الحكمية إذ نتوسم في صاحب هذا الكتاب أملاً واعداً بأعمال علمية وتحقيقية .. نرجو أن تتوفر الظروف لصاحبه القيام بها ..

فإننا نضع الكتاب نفسه أمام القارئ عسى أن يشكّل لديه فرصة للإنطلاق منه، نحو أبحاث تحليلية تتناول المشروع الحضارى والفكرى للشيخ الخواجة نصير الدين الطوسى.

شفيق جرادي

يسيطرون عليها.

إلا أن المفارقة مورد البحث تشتد في إشكاليتها حينما نتأكد من قدرة هذه الحضارة الغازية على هدم وتهشيم كل ما تطاله وتقع عليه...

ليبرز في هذا الوقت دور "الخواجة نصير الدين الطوسي" في التوصل إلى مهادنة العدو، ورسم استراتيجية علاقة معه، مبنية على مدافعة تأثيراته لكبح جماحها وتبديد قدرتها الهادمة, من جهة.. وصولاً غلى تحويل عقلية الغازي السياسية إلى عقلية تستسلم أمام معطيات البناءات الحضارية للشخصية المهزومة – حسب الفرض-.. من جهة أخرى.

وهذا الأمر هو ما أثار، الباحث في هذا الكتاب "الخواجة نصير الدين الطوسي مقاربة في شخصيته وفكره" والذي عمل على التعرف عبر معطيات تاريخية مدروسة إلى شخصية الشيخ الخواجة نصير الدين الطوسي. كمنطلق منهجي لدراسة الإنجاز العلمي والفكري والديني على تتوعه كوحدة موضوعية تقارب المبحث من زاوية إنسانية حية، تعنيها الموضوعة الفكرية في أكثر صورها التجريدية، كواقع حيوى فاعل في الإنسان والحياة والتاريخ..

فالباحث هنا ينظر إلى الواقع السياسي كمتحوَّل حافظ للكيان الإسلامي سواءً على مستوى الفكرة، أو الدين، أو التراث، أو الجماعة والطوائف المذهبية والشرائح العلمية..

فالخواجة الطوسي (قائد ظل)، سعى إلى توجيه سياسة الدولة الغازية لتقديم مقدراتها في متابعة تطوير صيغ إدارية لتطوير الإنجاز العلمي (مرصد مراغة). وحث العقول العلمية نحو بناء مؤسسات علمية متطورة،.. فضلاً عن خلق مناخ فكري منقح ومحاور بين شرائح المهتمين بالحقول العلمية..

وقد مارس الشيخ الطوسي دوراً مباشراً في كل ذلك، عبر:

أ. رسم خطط البناء الإداري لتلك المؤسسات.

ب - الإشراف العلمي على مرصد مراغة.

ج ـ إعادة الحيوية لفكر ابن سينا، باعتباره المثل الرسمي لخط الملاقة بين الفلسفة الوافدة والفكر الديني الإسلامي.. والنموذج الأكثر تطوراً في تبيئة الإنجاز والحضارة الوافدة في إنجازات الحضارة الإسلامية.

د ـ عقلنة المبحث الكلامي بإصباغه وبطريقة تعليمية أبعاداً فلسفية... باعتبار الفلسفة
 المركز الأكثر توتراً في حيادية التقرير البرهاني للمقولات العقائدية، وهذا ما سمح بتناول
 الموضوعة العقيدية خارج إطار الضيق المذهبي الحرفي والخانق..

هـ تأكيد البناء المعنوى في التراث الإسلامي عبر اهتمام استثنائي بالعرفان عبر تطوير

بلى. لا تخلو الأرض من قائم لله بحجة. ....

أولئك والله الأقلون عددا والأعظمون قدرا

يحفظ الله بكم حججه وبيناته

حتى يودعوها نظرا،هم ويزرعوها في قلوب أ<mark>شباهه</mark>م

وباشروا روح اليقين. واستلانوا ها استوعره الهترفون.

وأنسوا بها استوحش منه الجاهلون.

هجم بهم العلم على حقيقة البصيرة.

وصحبوا الدنيا بأبدان أزواحها مملقة بالمحل الأعلى

أولئك خلفاء الله في أرضه والدعاة إلى دينه.

أه أه شوقاً إلى رؤيتهم

نهج البلاغة، ج؛ ص ٣٧ - ٣٨

## الإهسداء

إلى الإمام روح الله الموسوي الخميني قده .....

إلى الذين استلانوا ما استوعره المترفون

واستأنسوا بما استوحش منه الجاهلون.....

المجاهدين، من استشهد منهم، ومن ينتظر ....

#### باسمه تعالق

## القدمة

المغامرة في استكشاف التراث ورجالاته مهمة شائقة وشائكة في آن معاً، وبحر خاص لجته المتلاطمة الكثير من الباحثين، وكان أحد المباحث ـ الذي سال فيه الكثير من الحبر ودار حوله الكثير من البحدل ـ تحديد الأهداف، والمناهج، والآليات الأفضل والأنجع في دراسة التراث. وإذا غضضنا النظر عن تقويم وجهات النظر والاقتراحات المقدمة في هذا المجال، نرى أن كل الباحثين متفقون على أهمية قراءة ودراسة التراث والانطلاق من هذه الدراسة ـ حتى عند من يقول بتجاوز التراث ـ لصناعة المستقبل؛ والجميع يؤكد أثر التراث في ما كونه من مميزات خاصة في الشخصية الحضارية لهذه الأمة، وفي أهميته في أي صيرورة مستقبلية. ولا يخفى أن تطور المسائل والعلوم الإنسانية وخاصة الفلسفة والكلام هو تطور وانتشار أفقي، فتاريخ هذه العلوم هو مسائلها وتطورها، وبالتالي لا يمكن الاستغناء عن قراءة ما قدمه المتقدمون في هذه المجالات.

لكل ذلك وقع الاختيار لدراسة شخصية علمية كان لها تأثير بارز في مسار الفلسفة والكلام في تاريخ الحضارة الإسلامية هو الخواجة نصير الدين الطوسي، وهذا الاختيار له أسباب يمكن إيجازها كالآتى:

عاصر الخواجة الطوسي زمناً مفصلياً، حيث إنه نشأ في أجواء الغزو المغولي الأول (جنكيز خان) الذي دمر الأطراف الشرقية للدولة الإسلامية، بما كانت تحويه من مدارس وحركة ثقافية غنية، وواكب الغزو المغولي الثاني (هولاكو) الذي دمر قلب الدولة الإسلامية وقتل رمز الخلافة العباسية، مع ما عناه ذلك من انهيارات في البني الاجتماعية والسياسية والمنوية، بما كان يمثله الخليضة العباسي من وحدة معنوية جامعة على مستوى العالم الإسلامي. وقضى هذا الغزو وبشكل تام، على آخر دولة يعتبر المذهب الاسماعيلي، مذهباً رئيسياً لها.

كان القرن السابع ساحة لحراك ثقافي واسع، فقد بدأت إرهاصات تحولات مذهبية هامة في الأفق، فقد انتهى العهد السلجوقي الذي فرض المذهب الأشعري وناصره من خلال المدارس النظامية، وبدأ يظهر الاتجاه الحنبلي ـ السلفي من خلال ابن تيمية وتلامذته . ونُكب المذهب الاسماعيلي بقتل أحد أثمته وتلف جزء كبير من الوثائق الفكرية لهذا المذهب عندما انهارت دولة القلاع وحرقت المكتبات التي كانت موجودة آنذاك. وامتاز هذا القرن ببروز جديد لعلماء الشيعة الإمامية في حوزة الحلة كمركز علمي، كل ذلك جعل هذا القرن قرن مخاض فكرى كان له أثر كبير على الفترات اللاحقة .

أما على المستوى الفلسفي فقد كانت حقبة أتت عقب ضربات موجعة وجهت إلى الفلسفة عامـة وفلسـفـة ابن سـينا بشكل خـاص، من خـلال النقـود التي جـاءت على يد الغـزالي والشهرستاني والفخر الرازي بما كانوا يمثلونه من مرجعيات فكرية لها وزنها على مستوى العالم الاسلامي في تلك الفترة، وشهد هذا العصر نضوج المدرسة العرفانية على يد ابن عربي وربيبه صدر الدين القونوي.

تفتحت قريحة الخواجة نصير الدين الطوسي في ظل هذه الأجواء المتلاطمة، وتمثلت فيه كل ظواهر عصره الثقافية والسياسية والأخلاقية، فقام باستيعابها ورفدها في سبيل إعادة إحياء الجانب العلمي والفلسفي والكلامي برمّته (١)، ولكونه لا يشبه ـ بشكل من الأشكال ـ، ذلك النمط من المفكرين الذين عاشوا بعزلة: حيث كان من الذين تقلبوا وعاشوا في بؤرة الحياة السياسية والاجتماعية في ذلك العصر المتقلب، كان على الباحث الذي يريد الولوج إلى ساحة الخواجة الطوسي أن يعالج الكثير من الإشكاليات التي أثيرت حوله، والتي لا يمكن معالجتها معالجة وافية دون الإلمام بالظروف الاجتماعية والسياسية التي عاصرها، ولا يمكن الوصول إلى قدر معقول من التفسير و التبرير دون وضع هذه الإشكاليات في سياقها التاريخي والاجتماعي. وما يؤكد ضرورة استيعاب هذا السياق هو أن نشاطه العملي وتأثيره بالحياة الثقافية والسياسية السئادة في عصره لم يكن أقل شأناً من نتاجه الفكري.

## منهجالبحث

في سياق اكتشاف ودراسة أبعاد تجربة الخواجة الطوسي الفكرية سوف نعتمد المنهجية

الوصفية دون إغفال الظروف التاريخية المواكبة للظاهرة. حيث إن 'كل دراسة فكرية لا بد لها من عمق تاريخي يواكبها يوضح معالم الطريق ويضع المؤشرات التي ينبغي أن تصاغ عليها، مع فهم موضوعي للفترة ذاتها (۱) وقد أكد هذه المقولة الدكتور الأعسم في بحثه عن نصير الدين الطوسي بقوله: "دراسة نصير الدين في رأينا تكون عقيمة وناقصة إذا لم ترتكز على دراسة العصر الذي عاش فيه، وعلى البيئة التي طبعته بطابعها (۱).

بدأنا بحثنا في الباب الأول بمدخل تاريخي لعصر الخواجة الطوسي، وقدمنا للبحث بإطلالة جغرافية توضع مكان الأحداث وطبيعتها، استعرضنا أبرز الأحداث والعناصر المؤثرة في الحدث السياسي والاجتماعي في القرن السابع للهجرة. بعدها تعرضنا في الباب الثاني للبحث في السيرة الشخصية للخواجة الطوسي، مع التركيز على النشاط العلمي تلمذة ودراسة والأساتذة الذين كان لهم التأثير الأبرز في صياغة شخصيته العملية، ثم درسنا سيرته الشخصية وفق الحقب الزمنية وعالجنا الإشكاليات التي أثيرت حوله.

استعرضنا في الباب الثالث الآثار العلمية للخواجة الطوسي محاولين إستيعاب جميع المجالات التي بحث وكتب فيها، ثم درسنا هذه الآثار العلمية من خلال قراءة تقويمية لها من طبيعتها وأثرها على التجديد والإحياء العلمي في القرن السابع من مختلف الجهات. ثم بحثنا في الباب الرابع المشروع العلمي الأهم في القرن السابع، وهو "مرصد مراغة"، وقمنا بتحديد خصائصه كمركز علمي مع المقارنة بينه وبين المراكز والمراصد التي أنشئت قبله وبعده، ثم قمنا بتقويم نتائج هذا المركز على المستوى العلمي.

بعدها قمنا بمقارنة مشروع الخواجة الطوسي الفكري في الباب الخامس، وقد اعتبرنا - من خلال استقراء آثاره الفكرية والحراك العلمي الذي أحدثته في الأوساط العلمية -، أنه قام بمشاريع ثلاثة، المشروع الأول الرد على النقود التي وجهت للفلسفة والفلاسفة ومن ثم إحياء الدرس الفلسفي عامة وفلسفة ابن سينا بشكل خاص، وقد درسنا هذا المشروع من خلال استعراض ما كتبه في مجال الرد على مشروع نقد الفلسفة الذي أسسه الغزالي وتابعه عليه الشهرستاني والفخر الرازي كما سيأتي تفصيله. والمشروع الثاني كان التجديد في علم الكلام، وقد درسناه من خلال دراسة مسار علم الكلام حتى عصر الخواجة الطوسي ثمخ قمنا في إطار تحديد أثره على تطور علم الكلام لدى الشيعة الإمامية بالمقارنة بين أثره الأهم في علم الكلام تجريد الإعتقاد"، وبين "أوائل المقالات" وهو الأثر الأهم للشيخ المفيد كونه أول من صاغ مجموع عقائد الشيعة ضمن نظام فكري محدد حاول الجمع فيه بين العقل والنقل، وكان اختيارنا لهذا الكتاب بوصفه الكتاب الأهم في عصره والمقبول بدرجة كبيرة من قبل علماء

الشيعة الإمامية ومدار البحث في الحوزات العلمية حتى عصرنا الحاضر كما سيأتي تفصيله، وخرجنا بنتيجة تقويمية تحدد جوانب التجديد في علم الكلام في نظام الخواجة الطوسي الكلامي، بعدها بحثنا في العرفان عند الخواجة الطوسي وقمنا بالمقارنة بين الأثر الأبرز لإبن سينا في العرفان العملي وهو "الأنماط" الثلاث الأخيرة من "الإشارات والتنبيهات" مع الأثر الأهم للخواجة الطوسي وهو "أوصاف الأشراف" وكان اختيارنا لأثر ابن سينا للمقارنة كوننا نعتقد أن الخواجة الطوسي يصدر عن نفس اتجاه ابن سينا الداعي للتوفيق بين الظواهر الدينية والفلسفية ونتائج الكشف والشهود، وكانت هذه المقارنة لتحديد جوانب تطابق واختلاف هذه الآثار مع الحكمة العملية كأحد أبواب الفلسفة من جهة، وعلى مستوى معالم العرفان العملي عند الخواجة الطوسي وما يمتاز به عن ابن سينا من مختلف الجوانب من العرفان العملي على الحوزات الشيعية.

في النهاية كانت الخاتمة التي عالجنا فيها موقع الخواجة الطوسي في مسار الفكر الإسلامي.

#### هوامش المقدمة

- (١) الأعسم، عبد الأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٥٩.
- (٢) آل ياسين، جعفر، فيلسوفان رائدان الكندي والفارابي، ص ٧ ١٠.
  - (٣) تامر، عارف، نصير الدين الطوسي في مرابع ابن سينا، ص ٨.



مدخل تاريخي لعصر

الخواجة الطوسي

## المشرق الإسلامي: الحدود الجغرافية والخصائص

عاش الخواجة الطوسي في منطقة كانت ساحة أساسية لحراك سياسي واجتماعي وثقافي لعصور متطاولة في تاريخ الإسلام، واصطلح على تسميتها في ذلك العصر "بالمشرق الإسلامي". وقستمها بعض الجغرافيين إلى ثلاثة أقسام: خراسان وسجستان وما وراء النهر، أما البعض الآخر فجعله إقليمياً واحداً ذا جانبين: خراسان، وما وراء النهر ويفصل بينهما نهر جيحون. وما وراء النهر تحديداً، هو تلك المنطقة التي كانت متحضرة والواقعة في حوض نهري جيحون وسيحون، ولم تكن هذه المنطقة في مفهوم الجغرافيين المسلمين تدخل ضمن تركستان (١).

كان نهر جيحون يُعد الحد الفاصل بين الأقوام الناطقة بالفارسية والأقوام الناطقة بالتركية. أما نهر سيحون وما وراءه من سهوب مترامية الأطراف تمتد بين بلاد الإسلام ومملكة الصين، بما يعبر عنه بتركستان؛ فكان يسكنها قبائل مترحلة من الترك والمغول. وكان نهر سيحون يفصل بالتالي بين العالم الإسلامي وبين الأقوام التركية المغولية. وكانت هذه القوميات الثلاث الفارسية والتركية والمغولية، من العوامل المؤثرة بشكل كبير على مستوى صياغة حضارة الإسلام كما نعرفها حالياً(۱)، ومما لا شك فيه أن خراسان كانت في القرون الإسلامية الأولى أوسع نطاقاً مما هي عليه الآن وكان الجغرافيون يقسمونها إلى أربعة أرباع:

"الربع الأول: إيران شهر، وهي نيسابور، وقهستان، والطبسان، وهرات، وبوشنج، وباذغيس، وطوس واسمها طابران. والربع الثاني: مرو الشاهجان، وسرخس، ونسا، وأبيورد، ومرو الروذ، والمولد، ومرو الروذ، والطالقان، وخوارزم، وآمل وهما على نهر جيعون ، والربع الثالث: وهو غربي النهر: الفارياب، والجوزجان، وطخارستان العليا، وخُست، واندرابة، والباميان، وبفلان، ووالج، ورستاق بيل، ويذخشان، والترمذ، والصغانيان، وطخارستان السفلي، وخلم، وسمنجان، والربع الرابع: ما وراء النهر بخاري، والشاش، والطراربند، والصغد، وهوكس، ونسف، والروبستان، وأشروسنة، وسنام قلعة المقنع، وفرغانة، وسموقند-(٣).

كانت خراسان وما وراء النهر تموج بأفكار ومداهب وتيارات كالأشعرية والماتريدية

والكرّامية والملامتية والظاهرية، وكانت الفلسفة من أهم العلوم التي خاص فيها أهل خراسان وما وراء النهر زمن السامانيين (٢٩٥-٤٠١ هـ)<sup>(1)</sup>، ويعتبر المقدسي (صاحب أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم) أن السواد الأعظم من المسلمين من أربعة مذاهب، أصحاب أبي حنيفة بالمشرق، وأصحاب مالك بالمغرب، وأصحاب الشافعي بالشاش وخزائن نيسابور، وأصحاب الحديث بالشام. وبقية الأقاليم ممتزجون. مما يعني أن المشرق الإسلامي كان يسوده مذهبان: الأول أصحاب أبي حنيفة والثاني أصحاب الشافعي. بعدها أصبح للمذهب الإسماعيلي وجود فاعل وأساسي كما سيأتي، أما الشيعة الإمامية فكان وجودهم في القرن الرابع للهجرة منتشراً في حواضر خراسان الأساسية كافة (٥).

## الضصيل الأول

## الدولة العباسية: العناصر المؤثرة

## الدولة العباسية: العصر الأول:

انتقل الحكم الإسلامي إلى العباسيين على أثر انهزام الأمويين في وقعة الزاب عام ١٣٢هـ، واستمر حكمهم حتى عام ١٥٦هـ تاريخ دخول المغول إلى بغداد وقتلهم الخليفة العباسي. كانت دولة العباسيين تمتد على مساحات شاسعة من قارتي آسيا وأفريقيا، وقد قسم المؤرخون الدولة العباسية إلى عصرين: يبدأ أولهما من استيلائهم على الحكم عام ١٣٢هـ، وينتهي بوفاة "الواثق بالله" عام ٢٣٢هـ. أما العصر الثاني فينتهي بسقوط الحكم العباسي على يد المغول، وقسموا العصر الثاني إلى أدوار، وكان لكل عصر خصوصية وميزة على مستوى الأوضاع السياسية والاجتماعية والثقافية (١٠).

كانت السمة الأبرز على المستوى الثقافي للعصر الأول، صعود مذهب المعتزلة الفكري وسعي السلطة السياسية الممثلة بالخليفة العباسي المأمون بداية ومن ثم المعتصم في فرض هذا المذهب على المسلمين، فيما أصطلح عليه لدى المؤرخين بمحنة خلق القرآن (۱۷)، وفي هذا العصر، بدأت حركة تعريب التراث الفلسفي اليوناني وصاحبه الإنتاج الفلسفي من خلال الفيلسوف الكندي الذي عاصر المأمون والمعتصم والواثق وبقي حتى العصر الثاني من الدولة العباسية (۱۸).

## الدولة العباسية: العصر الثاني:

يبدأ العصر الثاني عام ٢٣٢هـ - كما تقدمت الإشارة - بعد وفاة "الواثق بالله"، وكان من أبرز ملامح هذا العصر استعانة الخليفة العباسي بالموالي الأتراك، الذين أصبحوا المؤثر الأساسي في تعيين وعزل الخلفاء العباسيين. بعدها صار الخليفة العباسي صاحب منصب معنوي وأصبحت مقاليد الحكم الفعلية بيد حاكم له منصب هو "أمير الأمراء". وكان من يتولى هذا المنصب الحاكم الذي يستطيع أن يبسط سيطرته العسكرية على النطاق الجغرافي الذي تقوم عليه الدولة العباسية(1).

صاحب هذه التحولات الاجتماعية، تغيرات على المستوى الثقافي حيث انقلب ظهر المجن

للمعتزلة بعد تبني "المتوكل على الله" الخلافة العباسية لمذهب "أهل الحديث"، ولعل نص المسعودي المعاصر يوضح هذه التغيرات حيث يذكر: "لما أفضت الدولة إلى المتوكل أمر بترك النظر و المباحثة في الجدال، والترك لما كان عليه الناس في أيام المعتصم والواثق والمأمون وأمر الناس بالتسليم والتقليد، وأمر الشيوخ المحدثين بالتحديث وإظهار السنة والجماعة "(۱۰)، رغم ذلك لم يتاثر العالم الإسلامي أجمع بهذا المنع، بل بقي أمراء الأطراف في الدولة العباسية يقومون برعاية الفلسفة والفلاسفة، لذا نرى "الفارابي" يأتي من المشرق الإسلامي ويستقر في أحضان إمارة "الحمدانيين" في بلاد الشام وحلب (۱۱).

#### البويهيون،

بقيت الأمور على هذا السياق حتى سنة ٣٣٤هـ، وهي السنة التي سيطر فيها 'البويهيون' على مقاليد الحكم. حيث كانوا يميلون إلى المذهب الشيعي، وعاصرهم قيام الدولة الفاطمية التى بسطت سيطرتها على المغرب الإسلامي ثم مصر وبعدها بلاد الشام(٢٠).

كانت السمة الأبرز لهذا العصر صعود نجم الشيعة في مركز الخلافة العباسية حيث شهدت بغداد تجمعاً علمائياً "شيعياً إمامياً" من أمثال "الكليني" و"الشيخ الصدوق". وتحت رعاية الأمراء البويهيين أسس "الشيخ المفيد" مجلس بحثه وحوزته التي خرجت علماء بارزين، وكان علماء الشيعة يعيشون برغد نسبي، أهلهم أن يقوموا بصرف مبالغ شهرية لمن يقدم حوزة بغداد من طلاب العلوم<sup>(۱۲)</sup> وشهد هذا العصر عودة المعتزلة بشكل بارز؛ حيث عاد البحث العقلي للظهور وكان لمدرسة بغداد المعتزلية آراء متميزة عن آراء مدرسة البصرة المعتزلية. أما على مستوى الفلسفة فقد شهد هذا العصر، سطوع نجم "ابن سينا" كفيلسوف، وهو الذي نشأ أسوة بالفارابي في المشرق الإسلامي ثم اتصل بالبويهيين. وكان البويهيون يقومون بتشجيع علماء المذاهب المختلفة على المناظرة (١٤).

في الوقت نفسه كانت الدولة الفاطمية تشهد نهضة علمية مماثلة، حيث تم تأسيس جامعة الأزهر وكان حكام الدولة الفاطمية يسعون لجمع العلماء من المناطق المختلفة حتى التي تقع خارج حدود الدولة الفاطمية فجلبوا "عبد السلام القزويني" شيخ المعتزلة إلى مصر وبقي فيها أربعين سنة يقوم بالتدريس، و"القاضي محمد البغدادي الشافعي"، والفقيه المالكي "عبد الوهاب بن علي" وهو أحد الأثمة المجتهدين في المذهب، و اهتموا بدراسة الفلسفة والعلوم الوافدة فاستقدموا "ابن الهيثم"، ودعوا "أبا العلاء المعري"، ونشأ في أحضان هذه الدولة أهم الفلاسفة الإسماعيليين "إخوان الصفا"، و"حميد الدين الكرماني"، وتوسعوا في إنشاء دور الكتب العامة وأسموها "دور العلم" التي كانت مباحة لجميم الناس (١٥).

#### السلاجقة،

بقبت الأمور كذلك حتى سيطر السلاجقة في سنة ٤٤٧ هـ على الدولة العباسية (١١). كانت ميزة السلاجقة عن البويهيين أنهم أعلنوا بأنهم يدعمون الفكرة التي تقول: بأن الخليفة العباسي هو خليفة الله، وذلك بخلاف ما كان أسلافهم من البويهيين، لذلك بدأ السلاجقة بتغيير الواقع المذهبي الذي نشأ في العهد البويهي (١١)، يحدثنا ابن الأثير عن ذلك فيقول: ثم دخلت سنة ثمان وأربعين وأربعمائة وفيها أمر رئيس الرؤساء بنصب أعلام [سود شعار بين العباس] في الكرخ [مركز الشيعة في بغداد] ... وفيها ألزم الروافض بترك الأذان بحي على خير العمل، وأمروا أن ينادي مؤذنهم في أذان الصبح، وبعد حي على الفلاح "الصلاة خير من النوم مرتين، ودخل المنشدون من باب البصرة إلى باب الكرخ ينشدون بالقصائد التي فيها مدح الصحابة، وذلك أن نوء الرافضة اضمحل... [بذهاب البويهين ومجيء] الأتراك السلجوقية الذين يحبون أهل السنة ويوالونهم ويرفعون قدرهم، والله المحمود، وأمر رئيس الرؤساء الوالي بقتل أبي عبد الله بن الجلاب شيخ الروافض... وهرب [شيخ الطائفة] أبو جعفر الطوسي ونهبت داره، ثم دخلت سنة تسع وأربعين وأربعمائة وكبست دار أبي جعفر الطوسي متكلم الشيعة، وأحرقت كتبه ومآثرة (١٨).

بعد هجرة الشيخ الطوسي من بغداد وإحاطة الفتن بها كان من الطبيعي أن تنحّل حوزة الشيعة في بغداد وأن يغادرها سائر العلماء أيضا أو يعيشوا فيها منعزلين مستورين عن الناس، وبقيت الحال كذلك حتى القرن السادس حيث برزت حوزة الحلة(١١٨).

أما على المستوى العام فإن العدو الأساسي الذي يهدد الدولة السلجوقية، كان المذهب الإسماعيلي من خلال الدولة الفاطمية في الغرب، والقلاع الإسماعيلية الآخذة في الانتشار في الشرق، وكان السلاح الأساسي لهذا "العدو" هو السلاح الثقافي، ولا يجب أن يغيب عن بالنا المرتكز الفلسفي في النظام الفكري الإسماعيلي (رسائل إخوان الصفا)، فلم يكن أمام الوزير الهام لدولة السلاجقة "نظام الملك" الذي سمحت له الفترة الطويلة التي بقي فيها في مركزه (ثلاثون عاماً) بتنفيذ مشروع ثقافي كانت له آثار هامة على تاريخ الثقافة الإسلامية، حيث أنه في إطار مواجهة المشروع الإسماعيلي كان يهدف إلى توحيد العالم الإسلامي مذهبياً في الأصول على المذهب الأشعري وفي الفروع على المذهب الشافعي، وكانت أداته في هذا المشروع تأسيس مدارس لتنفيذ هذا المشروع ولانتسابها إلى نظام الملك دعيت المدارس بالمدارس النظامية، وقد نشر هذه المدارس في كل أقطار الدولة السلجوقية المترامية الأطراف من بغداد والبصرة و اصطخر و هراة وحتى أقصى بلاد الروم، وكانت موازنة هذه المدارس

سنوياً بما مقداره ستة ملايين دينار بما يُعادل عُشر دخل الملكة كلها، وقد أدت هذه المدارس دورها في نشر العقيدة الأشعرية (<sup>(۲۰)</sup>.

تخرج من هذه المدارس أبرز علمين في المذهب الأشعري "شيخ الحرمين الجويني" وتلميذه "الغزالي"، الذي تولى رئاسة نظامية بغداد خمس سنوات (٤٨٤ ـ ٤٨٩هـ)(٢١)، وقام الغزالي بوظيفته على أكمل وجه حيث واجه الفلاسفة بأهم مشروع نقدي متكامل، في كتابه "تهافت الفلاسفة"؛ ورد على الإسماعيليين بكتابه "فضائح الباطنية" و"القسطاس المستقيم"، وفي هذا الإطار يقول هنري كوربان: "وما الحملة التي شنها الغزالي على الباطنية الإسماعيلية وعلى الفلاسفة، إلا جزء من كل كان يستهدف في الوقت نفسه الحكم الفاطمي في مصر الذي كان يرود الفلاسفة ويتبنى المذهب الباطني" (٢٦)، وللتدليل على حاجة الدولة السلجوقية للقضاء على الإسماعيلية أو الباطنية فتوى الغزالي بهذا الخصوص:

ُبناءً على الأوامر الشريفة المقدسة، النبوية المستظهرية، بالإشارة إلى الخادم على اعتبار أن الحاجة إلى الكتاب عامة في حق الخاص والعام شاملة جميع الطبقات...، قبول التوبة من المرتد لا بد منها، وأما توبة الباطنية ففي هذا خلاف بين العلماء...، وقد ذهب ذاهبون إلى أنه لا تقبل توبته، وزعموا أن هذا الباب لو فتح لم يمكن حسم مادتهم وقمع غائلتهم، [أما النساء]، فإننا نقتلهن مهما صرحن بالاعتقاد الذي هو كفر على مقتضى ما قدرناه: وأما الصبيان فمن بلغ من صبيانهم، عرضنا عليهم الإسلام فإن قبلوا قبل إسلامهم وردِّت السيوف عن رقابهم إلى قربها، وإن أصرّوا على كفرهم مقلدين فيه آباءهم مددنا سيوف الحق إلى رقابهم وسلكنا بهم مسلك المرتدين. والقول الوجيه فيه أن يُسلك بهم جميعاً، مسلك المرتدين في النظر في الدم والمال، والنكاح والذبيحة ونفوذ الأقضية وقضاء العبادات. أما الأرواح فلا يسلك بهم مسلك الكافر الأصلي، إذ يتخير الإمام في الكافر الأصلي بين أربع خصال: بين المن، والفداء، والاسترفاق، والقتل. ولا يتخير في حق المرتد، بل لا سبيل إلى استرفاقهم ولا إلى قبول الجزية منهم، ولا إلى المن والفداء؛ وإنما الواجب قتلهم وتطهير وجه الأرض منهم، هذا حكم الذي يحكم بكفرهم من الباطنية. ولا يختص جواز قتلهم ولا وجوبه بحالة قتالهم، بل نغتالهم ونسفك دماءهم؛ وأما النسوان فإنّا نقتلهن مهما صرحن بالاعتقاد الذي هو كفر على مقتضى ما قررناه، فإن المرتدة مقتولة عندنا . نعم للإمام أن يتبع منه موجب اجتهاده، فإن رأى أن يسلك فيهم مسلك أبي حنيفة ويكفّ عن قتل النساء، فالمسألة في محل الاجتهاد" (٣٣).

#### الخوارزميون،

كان الخليفة العباسي "الناصر لدين الله" في سنة ٥٩٠ هـ قد بدأ بالإعداد للتخلص من

السلاجقة، فأرسل رسول إلى "خوارزم شاه" يطلب منه مهاجمة بلاده، ومعه منشور بإقطاعه البلاد. فسار خوارزم شاه من نيسابور إلى الري فقام بقتل الأمير السلجوقي "طغرل" بالقرب من الري وأرسل "خوارزم شاه من نيسابور إلى الري فقام بقتل الأمير السلجوقي "طغرل" بالقرب من الري وأرسل "خوارزم شاه" رأسه إلى بغداد (٢١)، استطاع الخليفة العباسي "الناصر لدين الله" بهذا التدبير، أن يعيد للخلافة العباسية استقلالها وأن يستعيد الكثير من قوتها في العراق وما جاورها من بلاد (٢٥)، أما نواحي المشرق الإسلامي فقد بسط السلطان الخوارزمي سلطانه عليها ناحية بعد أخرى، ولما بلغ هذا المبلغ طمح للسيطرة على الخلافة العباسية ويرى ابن الأثير "أنه كان يهوى أن يخطب له في بغداد ويلقب بالسلطان، [فقرر الزحف على بغداد ولكن الثلوج أعاقته حيث]، مات الكثير من جنده، وعزم على العود خوفاً من التتر (٢٦).

أما من الناحية العلمية لذلك العصر فكانت أحسن حالاً، إذ كان من أثر تخلخل سيطرة السلاجقة سياسياً، أن تعود المذاهب - التي جهد نظام الملك على إضعافها - إلى الظهور مرة أخرى وقد أبدى سلاطين الدولتين الخوارزمية والفورية - في المشرق - تعاطفاً مع المعتزلة والشيعة، وكانت الدولة الخوارزمية تناصر المعتزلة مقابل أشعرية السلاجقة، وقد حفل العصر بعدة مشتغلين بالفلسفة والعلوم، كان أبرزهم فخر الدين الرازي، والسهروردي ونجم الدين كبرى وابن عربي وابن الفارض وابن ميمون وسيف الدين الآمدي، وقد انتعشت المناظرات الكلامية بين المذاهب ونقلت إلينا مناظرات الفخر الرازي مع عدة من أصحاب المذاهب (۱۲٪). وعني الخليفة الناصر، بالثقافة والعلم وإنشاء المكتبات، فضم إلى المدرسة النظامية آلاف الكتب. وعلى المستوى الشيعي، وبعد انحسار السلطة السلجوقية عاد شيء من الحرية إلى علماء الشيعة، وكان من آثار هذه الحرية النسبية أن عاد علماء الشيعة واجتمعوا قريباً من بغداد في قرية الحلة (۱۸)، ونشأت أثر ذلك ما يُعرف بحوزة الحلة التي كان أبرز أعلامها المحقق الحلى وتمت عمليات تجديد للمقامات الدينية الشيعية (۱۳).

### الإسماعيليون،

بوضاة الإمام جعفر الصادق عليه السلام سنة ١٤٨ هـ (٢٥٥م) انقسم الشيعة إلى مجموعتين بشكل أساسي "الإسماعيليون" وهم القائلون بإمامة إسماعيل بن الإمام جعفر الصادق عليه السلام، و"الإمامية" الذين قالوا بإمامة الإمام موسى الكاظم بن الإمام جعفر الصادق عليهما السلام (٢٠)، على الرغم من أن إسماعيل توفى في حياة أبيه الإمام جعفر الصادق عليه السلام سنة ١٤٥هـ، ولكن أتباعه اعتبروا أن الإمامة يجب أن تنتقل بعد وفاة الإمام الصادق عليه السلام إلى حفيده محمد بن إسماعيل" (٢١). بلغ نجاح الدعوة الإسماعيلية ذروته بقيام "الخلافة الفاطمية" في شمال أفريقية سنة ٢٩٧هـ (٢٩٥٩م) وكانت الفترة الفاطمية

العصر الذهبي للدعوة الإسماعيلية حيث حكموا دولة مترامية الأطراف وقدموا مساهمات هامة في التاريخ الإسلامي<sup>(٣٣)</sup>.

#### الإسماعيليون النزاريون،

بعد وفاة الخليفة الفاطعي "المستنصر" (٤٢٧ - ٤٢٨هـ)، انشق الإسماعيليون إلى فرعين: 
"نزاري" وهو الذي قال بأحقية "نزار" بن "المستنصر" بالخلافة، و"مستعلي" وهو الذي قال 
بأحقية أحمد بن المستنصر الذي استطاع أن يستولي على الدولة الفاطمية ويحكم بلقب 
"المستعلي بالله"، وقد ادعى المستعليون أنهم قتلوا نزاراً، بينما ادعى النزاريون أنه استطاع أن 
ينتقل إلى إيران وقامت دولة باسمه للإسماعيليين في إيران بمعونة "الحسن بن الصباح" الذي 
كان هو الظاهر في الحكم والإمام كان مستوراً، واتخذت هذه الدولة من قلعة آلموت" الجبلية 
في شمال فارس مركزاً لها، وتبعثرت أراضيها من سوريا في الغرب إلى أطراف فارس 
الشرقية في الشرق و استمرت بعضاً من ١٦١ سنة، حين سقطت بأيدي المغول سنة ١٥٠ هـ 
الشرقية في الشرق و استمرت بعضاً من ١٦٦ سنة، حين سقطت بأيدي المغول سنة ١٥٠ هـ 
آلموت، وكانت أراضي النزاريين منفصلة بعضها عن الأخرى بمسافات طويلة وكانت الاتصالات 
مع آلموت صعبة للغاية، لذا كانت كل بقعة تحت إمرة "داعي دعاة" تعينه آلموت، وقد استطاع 
النزاريون أن يعلنوا استقلالهم عن النظام الفاطمي، واحتفظوا باستقلالهم وسط الدولة 
السلحوقية المعادية لهم (٢٣٠).

بعد وفاة الحسن بن الصباح عام ٥١٨هـ، وخليفتيه الذين حكموا كدعاة أو ممثلين كبار للأثمة ظهر "الأثمة" النزاريون في آلموت وتولوا قيادة أتباعهم مباشرة، ففي سنة ٥٥٧ هـ وبعد للأثمة ظهر "الأثمة" النزاريون في آلموت وتولوا قيادة أتباعهم مباشرة، ففي سنة ٥٥٧ هـ وبعد وفاة "محمد بن بوزورك ـ أوميد"، تولى القيادة في آلموت "الإمام حسن" الذي يقرن اسمه بجملة "على ذكره السلام" (٥٥٧ ـ ٥٦١)، وبعد ما يقرب من سنتين ونصف من ولايته طرأ تحوّل خطير على المقيدة الإسماعيلية النزارية ذلك أن الحسن الثاني المذكور دعا أتباعه في ١٧ رمضان سنة ٥٥٩ هـ، بإعلان "قيامة القيامة" أمام كل المستجيبين المجتمعين في باحة آلموت، حيث اعتبر أن القيامة نوعان: قيامة جسدية وهي في العالم الآخر، وقيامة روحانية وقد أعلنها على أتباعه، فكان ما كان من الإباحة على أساس أن لا محرمات بعد اليوم. استناداً إلى القول: "إذا ظهرت الحقائق بطلت الشرائع" (١٤١).

تولى إمامة النزاريين "جلال الدين حسن" سنة ٦٠٨ هـ (١٢١١م)، بعد أبيه "نور الدين محمد" الذي خلف أباه "حسن على ذكره السلام"، وقام "جلال الدين حسن" بانقلاب لا يقل أهمية عما فعله جده فقام بإنكار عقيدة القيامة علناً وأمر أتباعه بالالتزام بالشريعة، ثم بعث

بالرسل إلى الخليفة العباسي الناصر"، والحاكم الخوارزمي محمد خوارزمشاه"، يعلمهم بسياسته الجديدة، ووجه الدعوات إلى العلماء السنة من المذهب الشافعي للحضور وتعليم جماعته، متيحاً الفرصة أيضاً للمراقبين من العلماء لإزالة أية كتب من مكتبة آلموت يقررون أنها كتب مخالفة للدين، وقد اعترف الخليفة "الناصر" بعودة الوفاق بين النزاريين والخلافة العباسية، وكان لذلك نتائج إيجابية واضحة، فقد حقق في فترة حكمه أمناً لدولته وسلاماً لجماعته. حيث توقفت الهجمات على النزاريين في قوهستان، وفي سورية حينما واجه النزاريون هجمات الصليبيين تلقوا مساعدات من الأيوبيين، وقام الإمام النزاري بقيادة جيشه شخصياً وانضم إلى قوات مظفر الدين أوزبك" حليف الخليفة العباسي لمواجهة حركة تمرد قامت ضده، وبحلول نهاية عهد "جلال الدين حسن" بدأ الزحف المغولي يطال الأطراف الشرقية لخراسان، ووجد العديد من المسلمين الذين فروا من الزحف المغولي الملجأ الآمن لهم في دولة النزاريين بما فيهم العلماء من باقي المذاهب (٢٥٠).

## الإسماعيليون ثقافياً؛

يعتبر المنهج الأساسي في الثقافة الإسماعيلية هو منهج تأويل ظواهر الشريعة وإرجاعها الله خلاف ما يتبادر منها في عرف المتشرعة واستفادوا من المسائل الفلسفية وجعلوها من صميم الدين وجندوره، وانقلب المذهب إلى منهج فلسفي يتطور مع تطور الزمن وفي هذا السياق يؤكد الإسماعيليون بأن إخوان الصفا كانوا من دعاة الإمام (٢٦)، لذلك اعتبر هنري كوربان أن هناك ما يسمى بالإسماعيلية الأولى التي سبقت قيام الدولة الفاطمية، والإسماعيلية التي ساحبت الدولة، والمتأخرة التي نشأت في قلاع إيران (٢٨).

وللمذهب الإسماعيلي دعائم ثلاث: الأولى التمسك بالتأويل، والقول بأن لكل ظاهر باطناً. الثانية: أخذ الفلسفة اليونانية بأبعادها المختلفة الإلهيات والطبيعيات والفلكيات سنداً وعماداً للمذهب. الثالثة الغلو في حق أثمتهم وتزويدهم بصلاحيات واختصاصات واسعة.

أما على مستوى النزاريين فقد كانت عقيدة التعليم مركزيةً في منظومتهم الفكرية التي تقول: - بالاستناد إلى قصور العقل الإنساني - بأنه لا يمكن فهم الحقائق الدينية ومعرفة الله إلا بواسطة معلم صادق وحيد يعمل مرشداً روحياً للناس الذي لم يكن الا إمام الزمان الإسماعيلي، وكانوا يعتبرون بأن الإمام ليس بحاجة إلى إثبات سلطته أو زعمه بالإمامة إلى براهين خارج وجوده الشخصي الخاص، وبسبب مركزية عقيدة التعليم أصبح الإسماعيليون النزاريون يُعرفون باسم التعليمية (٢٨).

أنشأ الفاطميون جامع الأزهر كمركز علمي لتخريج الدعاة، وقاموا بتشجيع العلماء وطلاب

العلوم للحضور إليه، إضافة إلى ذلك عنوا بإنشاء المكتبات، وحثوا المذاهب الإسلامية كافة حتى التي تخالفهم على الدراسة والبحث، وكان للمسيحيين واليهود نصيب في هذه النهضة. وقد استمر النزاريون في رعاية هذا التراث فأسسوا لهم في قلاعهم المكتبات التي كانت تحوي العديد من الكتب<sup>(٢٩</sup>).

## الغروالمغولي

## الغزو المغولي الأول (٦١٧-١٥٠هـ):

أصدر جنكيز خان في سنة ٩٥٩هـ (٢٠٦٦م) قانون "ألياسا"، وهو يعني الحكم والقاعدة أو القانون الذي يحدد علاقة الحاكم بالمحكوم، وعلاقة المحكومين بعضهم ببعض، وعلاقة الفرد بالمجتمع، في إطار جمع القبائل المغولية ضمن وحدة جامعة، ومن الواضح لمن يطلع على نص "الأليسا" أن ما يرد فيها من أوامر ودستور حياة، كان في إطار السعي لتأسيس مجتمع عسكري والإرشادات والمبادئ الواردة كافة، تهدف إلى إزالة العقبات أو المشاكل من أمام وحدة وقوة المغول المادية والمعنوية. وبالفعل توحّد المغول وأصبحوا قوة هائلة استطاعت أن تصبح دولة مترامية الأطراف(1٠٠).

كان السبب المباشر لبدء زحف المفول على المشرق الإسلامي ما جاء في تاريخ ابن كثير:

"ان جنكيزخان بعث تجاراً له، ومعهم أموال كثيرة إلى بلاد خوارزم شاه يتبضعون له ثياباً
للكسوة، فكتب نائبها إلى خوارزم شاه يذكر له ما معهم من كثرة الأموال، فأرسل إليه بأن
يقتلهم ويأخذ ما معهم، ففعل ذلك، فلما بلغ جنكيزخان خبرهم أرسل يتهدد خوارزم شاه، ولم
يكن ما فعله خوارزم شاه فعلاً جيداً "(١٤).

إثر هذه الحادثة بدأ الزحف المغولي فقام جنكيز خان بتقسيم جيوشه بين أبنائه، وكانت أول مدينة حاصرها هي "آترار"، حيث اقتحموها، وذبحوا أهلها، ونهبوا أرزاقها. بعدها كانت الدائرة تدور على بخارى، وسمرقند وجرجانية عاصمة الخوارزميين، فكانوا يحرقون المدن بعد نهبها ويصطحبون أهلها أسارى بعد أن يرسلوا عشرات الآلاف من عمالها المهرة إلى بلادهم. بعدها وصل الزحف المغولي إلى فارس فدارت الدائرة على مازندران والري و همذان وبلاد الكرج وفعلوا بها ما فعلوه بما سبقها. ولم ينج إلا العراق وبلاد الشام ومصر والمغرب العربي الذي كان واقعاً تحت حراب الصليبيين (٢٤)، توفي جنكيز خان في سنة ١٢٢٧م (٣٦٣هـ)، وهو هي سن الثانية والسبعين بعد أن سيطر على البلاد المتدة من بكين إلى نهر الفولغا، وتولى

بعده أوغتاي، وقد حضر حفلات تنصيبه مندوب لخليفة بغداد ومندوب لحاكم الإسماعيليين في آلموت علاء الدين، فيمن حضر من ممثلي الدول<sup>(٢٣)</sup>.

بعد الغزو الأول ونتيجة بقاء قوى لم يتمكن المغول من السيطرة عليها، خلت خراسان من المغول وكانت الدولة الإسماعيلية العامل الأقوى في تلك المنطقة، أما جنوب وغرب إيران فتحولت إلى ساحة صراع بين بقايا الخوارزميين والخليفة الناصر، وبين الخوارزميين والخليفة الناصر، وبين الخوارزميين والإسماعيليين. وبقيت الغزوات المغولية لشمال إيران والجزيرة وآسيا الصغرى بعد جنكيز قائمة ففي عام ١٦٦ هـ اجتاح المغول آسيا الصغرى، وفي عام ١٦١ هـ غزوا أطراف الشام ووصلوا إلى أكناف حلب، وفي سنة ١٤٧ هـ وصلوا إلى نواحي بغداد. بعدها توقف المغول عن التعرض للعراق حتى حملة هولاكو سنة ١٦٥ هـ. في نفس الوقت كان المغول قد استولوا على جميع البلاد الواقعة بين جبال الأورال وشبه جزيرة القرم، وأحرقت موسكو وأخضعت أوكرانيا وبولونيا، ووصلوا إلى ألمانيا وهنغاريا، وتقدموا إلى النمسا وسواحل بحر الأدرياتيك(١٤٤).

يوجز ابن كثير أسباب نجاح غزو جنكيز خان وانهيار المشرق الإسلامي في الزحف، فيقول: وانما استقام لهم هذا الأمر لعدم المانع، لأن السلطان خوارزم شاه محمد كان قد قتل الملوك من سائر الممالك، فلما انهزم من التتار وضعف عنهم، خلت البلاد ولم يبق لها من يحميها (۱۹۰)، ويضيف ابن خلدون إلى ما مرّ، اتهام الخليفة الناصر بتحريض المغول على الخوارزميين، حيث يذكر: أنه [الخليفة] أطمع التتر في ملك العراق بما كانت بينه وبين خوارزم شاه من يذكر: "أنه [الخليفة الناصر عاءت لينشغل أقوى جيشين في الشرق الإسلامي بعضهم ببعض. وقد تزامن الغزو المغولي الأول مع الحملة الصليبية الخامسة. ففي الوقت الذي سقطت فيه بخارى بيد جنكيز سنة ١٦٥هـ (١٢٢٠م)، كان الصليبيون يحاصرون مدينة دمياط في مصر سنة بيد جنكيز سنة دمياط في مصر سنة

## الغزو المغولي الثاني (٦٥٢ ـ ٦٥٦هـ):

تولى منكوخان (٦٤٨ـ٢٥٥ هـ) حكم المغول، وكان له عدة أخوة يقودون جيوشه ويحكمون باسمه، وكان أحدهم هولاكو الذي أوكل اليه إكمال ما لم يتم إنجازه في الغزو الأول من القضاء بشكل نهائي على الدول الإسلامية. لذا كان من الأهداف الأساسية تحطيم قلاع الإسماعيليين، والسيطرة على مناطق الخلافة العباسية بشكل نهائي. وهو الأمر الذي نراه في وصية منكوخان إلى هولاكو:

إني مرسلك مع هذا الجيش الجرار من ملك توران إلى مملكة إيران، واعلم من أطاعك وانقاد لأمرك ونهيك من هنا إلى أقصى بلاد مصر فاخفض له جناحك وأظهر له حبك، ومن عصاك وخالفك فاسحقه وأذله وولده وسائر أقربائه ومتعلقاته ونكّل بهم جميعاً، ابدأ بهدم القلاع والأسوار والاستحكامات، وخرّبها من أول قهستان إلى منتهى خراسان، فإذا أنهيت ذلك فتوجّه إلى العراق، ولا تتعرض للخليفة ببغداد إن كان أظهر لك الطاعة، وانقاد لخدمتك، والا فعامله كغيره مما سبق (11).

### وضع الدولة العباسية:

في هذا الوقت كان الضعف قد بدأ يدب في أوصال الدولة العباسية التي استعادت شيئاً من قوتها في ظل حكم الخليفة الناصر حيث بدأت تفقد الولايات تدريجياً. وما زادها ضعفاً الخليفة المستعصم بالله (١٦٠-٦٥٦ هـ) الذي لم يبادر إلى أي استعداد لمواجهة خطر الغزو المنولي عندما ورده نبأ تحركه معتبراً: "إن بغداد تكفيني ولا يستكثرونها علي إذا نزلت لهم عن باقي البلاد، ولا يهجمون علي وأنا بها وهي بيتي ودار مقامي (١٩١).

أما جمهور الأمة فقد نُكب آخر صيف سنة ٦٥٤ هـ بفيضان عظيم طغى على بغداد فأغرقها واستمر خمسين يوما، فنتج عن ذلك فوضى أدت إلى سيطرة طبقة من الرعاع أخذوا بالاعتداء على الناس والسلب والنهب<sup>(٠٥)</sup>. وفي سنة ١٥٥هـ، وفي الوقت الذي كان فيه المغول يتهيؤون لغزو بغداد، كان بعض أركان السلطة العباسية متلهين بالفتن الداخلية، حيث يذكر ابن كثير: "وفيها [سنة ١٩٥٥هـ] كانت فتنة عظيمة ببغداد بين الرافضة وأهل السنة، فنهب الكرخ ودور الرافضة حتى دور قرابات الوزير ابن العلقمي"، أما قطب الدين اليونيني البعلبكي (وفاة ٧٢٦ هـ) فإنه يذكر الموضوع على الشكل التالي: "وقع بين أهل باب البصرة السنة و أهل الكرخ الروافض خلاف فاشتكى أهل باب البصرة إلى ركن الدين الدوايدار والأمير أبي بكر ابن الخليفة العباسي، فتقدما إلى الجند بنهب الكرخ فهجموا ونهبوا وقتلوا وارتكبوا العظائم، فشكا أهل الكرخ ذلك إلى الوزير مؤيد الدين بن العلقمي فأمرهم بالكف والتغاضي". أما عبد الله بن فضل الشيرازي الذي ألف كتابه حوالي ٧٢٩ هـ عن وقعة الكرخ، فقد ذكر أن ابن الخليفة أرسل جنوداً أغاروا عليها وأسروا البنين والبنات وبينهن العلويات (١٩٠٠).

### غزو دولة الإسماعيليين،

تحرك الغزو المغولي سنة ٦٥١ هـ، أعلن هولاكو بدايةً بأنه إنما يمضي للتغلب على الإسماعيليين، وعليه أرسل عدة رسل إلى الملوك والسلاطين في إيران ورد فيها ما معناه:

بناءُ على أمر القاآن [الخان المغولي] قد عزمنا على تحطيم قلاع الملاحدة وإزعاج تلك الطائفة. فإذا أسرعتم وساهمتم في تلك الحملة بالجيوش و الآلات فسوف تبقى لكم ولايتكم وجيوشكم ومساكنكم وستحمد لكم مواقفكم. أما إذا تهاونتم في امتثال الأوامر وأهملتم فإننا حين نفرغ بقوة الله من أمر الملاحدة لا نقبل عذركم ونتوجه إليكم فيجري على ولاياتكم ومساكنكم ما يكون قد جرى (٥٠٠).

بدأت الجيوش المغولية بحصار قلاع الإسماعيليين، وهاجم هولاكو أول ما هاجم ولاية قهستان، فسيطر على بعض أجزائها؛ ثم توالى حصار القلاع، بعدها أرسل رسالة إلى ناصر الدين محتشم مع الملك شمس الدين كُرت، يدعوه فيها للدخول في الطاعة، فأجاب الطلب، ومضى مع الملك شمس الدين حاملاً معه الهدايا والتحف معلناً بذلك استسلامه الشخصي لهولاكو، في حين أبقى على القلعة ولم يسلمها. توجه هولاكو بعدها بفيالقه لافتتاح ما بقي من قلاع، وأرسل إلى ركن الدين خورشاه كبير الإسماعيليين وفداً ليدعوه إلى الاستسلام (٢٠٠). استشار ركن الدين خورشاه من عنده من الرجال فأشاروا بعدم جدوى المقاومة، ومالوا إلى التسليم. وبعد عدة مراسلات يحملها وفود من الجانبين، وافق ركن الدين خورشاه على تخريب قلاع آلموت وما يحيط بها، على أن يستسلم بعد سنة. لم يعجب هذا الاقتراح هولاكو وظل مصراً على التسليم العام الكامل (١٠٠).

استجاب خورشاه إلى الدعوة أخيراً، فنزل من القلعة مصطحباً معه نصير الدين الطوسي، وأبناء رئيس الدولة وهم أطباء. استقبل هولاكو ركن الدين خورشاه استقبالاً حسناً إذ كان لا يزال محتاجاً إليه؛ فالقلاع الإسماعيلية الأخرى التي ناهز عددها المائة لم يستسلم أكثرها بعد. كما أن هولاكو كان يتطلع إلى حصون الإسماعيليين في بلاد الشام التي كان مصمماً على الوصول اليها. استجابة لطلب هولاكو أرسل ركن الدين خورشاه موفداً لتسليم القلاع والحصون في قهستان ورودبار و فومس، وبعد أن انتفت الحاجة من خورشاه، قتله وقتل أسرته رجالاً ونساءً وأطفالاً (٥٠).

#### غزوبغداده

بدأ زحف هولاكو على بغداد، ولم يظهر أي أثر للمقاومة خلال زحف هولاكو إلى بغداد من همذان حتى حلوان (٥٦)، ويتحدث ابن الأثير عن أحداث سنة ١٥٦هـ، فيقول:

استهلت هذه السنة وجنود التتار قد نازلت بغداد، وجاءت إليهم إمداد ومير صاحب الموصل، وقد سترت بغداد ومير صاحب الموصل، وقد سترت بغداد ونصبت فيها المجانيق والعرادات وغيرها من آلات المانعة.... وأحاطت التنار بدار الدولة برشقونها بالنبال من كل جانب، حتى أصيبت جارية كانت تلعب بين

يدي الخليفة وتضحكه، وكانت من جملة حظاياه، جاءها سهم من بعض الشبابيك فقتلها وهي ترقص بين يدي الخليفة، فانزعج الخليفة من ذلك وفزع فزعاً شديداً، فأمر الخليفة بزيادة الاحتراز وكثرت الستائر على دار الخلافة (٥٧).

خلال الفترة الممتدة بين الحادي عشر وحتى الثاني والعشرين من المحرم سنة ٦٥٦ هـ. كان المغول قد أحاطوا بأسوار بغداد وأقاموا جداراً يحتمون وراءه، ثم بدأوا الهجوم العام من كل الجهات وبعد ستة أيام متوالية من المعارك أخذت بغداد تترنح تحت الضربات المغولية العاتية. أرسل هولاكو في أول صفر وفداً إلى بغداد يطلب أن يخرج إليه سليمان شاه و الدواتدار القائدان العسكريان لجيوش خليفة بغداد ، وبعد أن حضرا أعادهما طالباً أن يخرج معهما أتباعهما ليضمهم إلى القوات المعدة للزحف على مصر والشام. وبالفعل فقد تسابق جند بغداد للخروج منها ملقين بأيديهم إلى المغول طمعاً في الخلاص، فما كان من هولاكو إلا أن قتلهم حميهاً(٥٩).

اختلف المؤرخون حول كيفية قتل الخليفة العباسي، حيث يقول صاحب كتاب الحوادث الجامعة: إن هولاكو أمر بقتله فقتل يوم الأربعاء رابع عشر من صفر ولم يهرق دمه، بل جعل في غرارة ورفس حتى مات. ويقول أبو الفداء: إنهم فتلوه ولم يقع الاطلاع على كيفية قتله، فقيل خنق، وقيل وضع في عدل ورفسوه حتى مات، وقيل غرق في دجلة، والله أعلم بحقيقة ذلك وذكر المؤرخ الأرمني قيراقوز وهو معاصر (ت ١٧٦هـ ٢٧٢م) أن هولاكو قتل الخليفة بيده، وكان في قوات هولاكو التي اشتركت في فتح بغداد كتيبة من الجورجيين وقد ورد طبقاً للتاريخ الجورجي الرسمي أن أحد قواد هولاكو المسمى إيلكانوبان قتل الخليفة بالسيف(١٩٥).

#### ما بعد غزو بغداد،

بانفراد هولاكو في حكم ما فتحه من بلاد نستطيع القول إنه قامت دولة مغولية جديدة مستقلة عن غيرها من المغول، كان أول ملوكها هولاكو وشملت سلطتها جميع البلدان الممتدة ما بين نهر جيحون والمحيط الهندي ومن السند إلى الفرات، مع جزء كبير من الأناضول وبعض القوقاز عرفت هذه الدولة باسم الدولة الإيلخانية، وكان أهم مقاطعاتها العراق و إيران، وكانت قاعدتها مراغة (۱۰).

بعد أن استقر الأمر لهولاكو قسم الإشراف العام على إدارة البلاد التي أخضعها، فعين ابنه الأكبر آبقاخان للإشراف على العراق و خراسان ومازندران حتى نهر جيحون، وابنه يشموت على أران وأذربيجان، والأمير تودان على ديار بكر وديار ربيعة حتى شاطئ الفرات، ومعين الدين بروانه على آسيا الصغرى، والملك صدر الدين على تبريز، والأمير أكيانو على فارس،

وفوّض منصب صاحب ديوان البلاد كلها ـ (وهو من يتولى إدارة الشؤون المالية، وما يرد إلى المملكة من واردات، ما يمكن اعتباره وزارة المالية في عصرنا) ـ لشمس الدين الجويني وأطلق يده في كل الأمور وفوّض حكم بغداد إلى أخيه علاء الدين عطا ملك الجويني(١١١).

وفي سنة ١٥٨ هـ وصل جيش مغولي بقيادة كتبغا إلى بلاد الشام، فاحتل حلب ودخل دمشق سنة ١٥٩ هـ، وكانت بلاد الشام تابعة لدولة الماليك في مصر، والتي كان سلطانها آنذاك "قطز". أنذر هولاكو السلطان قطز بتسليمه مصر ولكن الأخير رفض وزحف إلى فلسطين ومعه قائده الظاهر بيبرس، والتقى جيش المغول في "عين جالوت" شمال فلسطين، وانتهت المعركة بنصر حاسم للمماليك، وقتل معظم الجيش المغولي وعلى رأسه كتبغا نفسه، وكانت معركة عين جالوت سنة ١٥٩ هـ، نصراً حاسماً للمماليك، وأول هزيمة للمغول، وبذلك انحسر خطر المغول الفعلي عن بلاد الشام ومصر، وأصبحت "مصر" مركز الخلافة الإسلامية (١٢).

#### هوامش الباب الأول

- (۱) النهر المقصود بالحد الفاصل ويسمى ما بعده بما وراء النهر هو نهر "سيحون"، ويسمى حالياً بنهر "سرداريا"، أما بالاد ما وراء النهر فتشمل حالياً بنهر "سرداريا"، أما بالاد نهر وراء النهر فتشمل حالياً جمهوريات آسيا الوسطى التالية: (أوزبكستان، طاجيكستان، قرغيستان، أما بلاد ما بين نهري نهر جيحون وسيحون دلتا، أما بالاد ما بين نهري جيحون وسيحون تشمل حالياً: (أوزبكستان، تاجيكستان)، بلاد ما قبل النهر وتحدها من الشرق دلتا جيحون وسيحون شمل حالياً: (أوزبكستان، الجيكستان)، بلاد ما قبل النهر وتحدها من الشرق دلتا جيحون وسيحون أرتركمينستان، أفغانستان، إيران)، تعتبر باكستان وكشمير والهند خارج هذا التقسيم وهي جزء من شبه الجزيرة الهندية، الثامري، إحسان ذنون، الحياة العلمية زمن السامانين، دار الطليعة، بيروت، ط ١٠ ١٠٠١، ص ٢٧.
- (۲) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، الغدير، بيروت، ط١٠، ١٩٨٦، ص٦٠. والتّامري، إحسان ذنون، الحياة العلمية زمن السامانيين. ص ٢٣.
- (٣) الحموي، ياقوت، معجم البلدان، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د . ت. والنَّامري، إحسان ذنون، الحياة العلمية زمن السامانيين، ص ٣١.
  - (1) الثامري، إحسان ذنون، الحياة العلمية زمن السامانيين، ص ٢٢.
- (٥) فياص. عبد الله، تاريخ الإمامية وأسلافهم من الشيعة منذ نشأة التشيع حتى مطلع القرن الرابع الهجري، مؤسسة الأعلمي، بيروت، ط٦٠ ١٩٨٦، ص ١٦٤٠ و الخراساني، واعظا زادة، مقدمة كتاب الرسائل العشرة للشيخ محمد بن الأعلمي، بيروت، ط٦٠ ١٩٨٤، ص ١٩٨٤ و الخراساني، واعظا زادة، مقدمة كتاب الرسائل العشرة للشيخ محمد بن الحسن بن علي القمي، مقسمة النشر الإسلامية أم وسسة البعثة، قم إيران، ط١٠ بن علي القمي، مقدمة كتاب الأمالي، مجموعة باحثين، قسم الدراسات الإسلامية مؤسسة البعثة، قم إيران، ط١٠ ١٤١٧هـ قالمين م ١٦٠١، حيث ورد في المسدر الأخير حيث يتحدث عن حياة الشيخ الصدوق وهو العالم البارز في سلطم سلسلة علماء الشيخة فيقول: الشيخ الصدوق (٢٠ ١٨٦ هـ)، كان معاصراً للغيبة الصغرى، درس في قم، ثم سافر الى الري وكان مرجع الناس لفترة فيها، بعدها توجّه إلى خراسان حيث حدث فيها، وردد إلى نيسابور حيث يقول عن أملها: (فوجدت أكثر المختلفين اليّ من الشيعة قد حيّرتهم الغيبة ودخلت عليهم في أمر القائم عليه السلام.... فجملت أبدل مجهودي في إرشادهم)، بعدها سافر إلى مرو وسرخس، ومنها إلى ما وراء النهر حيث رحل إلى إيلاق وبلغ وسمرفند وفرغانة، حيث الف كتابه الشهير (من لا يحضره فقيه) بناءً على طلب أحد علماء الشيعة في تلك النطقة.
  - (٦) الرافعي، مصطفى،حضارة العرب، ص ٢٥٩.
- (٧) لقد فصل الحديث في هذا الموضوع الدكتور فهمي جدعان في مؤلفه، وقد وصل إلى نتيجة مؤداها أن أسباب هذا فرض القول بخلق القرآن كمذهب رسمي على كافة العلماء، إنما جاء لمسلحة سياسية في إطار ضبط علماء أهل الحديث الذين كانوا يميلون إلى الأمويين؛ وذلك كله في إطار الملاقة الجدلية بين الديني والسياسي في الدولة العباسية ، راجع : جدعان، فهمي، المحنة بحث في جدلية الديني والسياسي في الإسلام، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط٢، ٢٠٠٠.
  - (٨) فخري، ماجد، تاريخ الفلسفة الإسلامية. ص ٤٠ \_ ١٥.
- (\*) ابن كثير، البداية والنهاية، ج١١، ص ١٥١ـ١٧٣، و الرافعي، مصطفى،حضارة العرب، ص٢٦٢ـ٢٦٣، وشبر، حسن. خلفاء بني العباس أسقطوا بغداد، دار الملاك، بيروت، ط١٠. ٢٠٠١، ص ١٤. ٨٨.
- (١٠) المنعودي، أبو الحسن علي بن الحسن، مروج الذهب ومعادن الجواهر، تج. عبد الأمير مهنا، مؤسسة الأعلمي، بيروت، ط ١، ١٩٩١م، ج٤، ص ٩٤. ٩٥.
- (۱۱) الثامري، إحسان ذنون، الحياة العلمية زمن السامانيين، ص١٦٩-١٧٢، وماجد فخري، تاريخ الفلسفة الإسلامية ص ١٧٢ـ١٦٤.

- (۱۲) الأمين. حسن، صبلاح الدين الأبوبي بين العباسيين والضاطميين والصليبيين. دار الجديد. بيروت. ط ١ . ١٩٥٥. ص ١٣٠٨، والرافعي، مصطفى،حضارة العرب، ص ٢٦٥،٣١٤، وشير، خلفاء بني العباس أسقطوا بغداد. ص ٢٤٠.٣١٠.
- (۱۲) الأنصاري، إبراهيم، مقدمة أوائل المقالات للشيخ المفيد، ص4.0، والخراساني، واعظ زادة، مقدمة كتاب الرسائل العشرة للشيخ محمد بن الحسن بن علي الطوسي، ص ٢٥ و ص ٧ ١٠٠ .
  - (١٤) فخري، ماجد، تاريخ الفلسفة الإسلامية ص ٢١٢\_٢٥٠.
  - (١٥) الأمين، حسن، صلاح الدين الأيوبي بين العباسيين والفاطميين والصليبيين. ص ١٨-٢٣.
- (١٦) الامين، حسن، الوطن الإسلامي بين السلاجقة والصليبيين، دار الفدير، بيروت لبنان، الطبعة الأولى ١٩٩٦، ص ٢٨.
  - (١٧) الرافعي، مصطفى، حضارة العرب،ص٢٦٥-٢٧٦، وحسن شير، خلفاء بني العياس أسقطوا بغداد، ص٢٥٢-٢٦٤.
- (١٨) ابن كثير، البداية والنهاية، ج ١٧، ص ١٩٠٥، وللتدليل على ما أصاب الشيعة يمكن ذكر التالي: توفي الشيخ الفيد عام ٤١٣ هـ ويقول ابن كثير في هذا الإطار: "شيعة ثمانون ألفاً من الرافضة والشيعة"، أما الشيخ الطوسي فقد توفي ليلة ٢٢ من شهر محرم عام ٤٦٠ هـ ويقول الحسن بن المهدي السليقي أحد تلامذة الشيخ: "توليت أنا والشيح أبو محمد الحسن بن علي بن عبد الواحد العين زربى والشيخ أبو الحسن اللؤلؤي غسله في تلك الليلة ودفته أي حضر دفته ثلاثة أفراد". للتوسع راجع الخراسائي، واعظ زادة، مقدمة كتاب الرسائل العشرة للشيخ محمد بن الحسن بن على الطوسي، ص ٢٥ و ص ٢٠.
- (۱۹) الصدر، محمد باقر، المعالم الجديدة للأصول، مكتبة النجاح، طهران ـ إيران. الطبعة الثانية، ۱۹۸۵. ص ٦٢ـ٧٤. والخراساني، واعظ زادة، مقدمة كتاب الرسائل العشرة للشيخ محمد بن الحسن بن على الطوسي، ص ٣٧.
- (۲۰) الثقافة الإسلامية، العدد السابع ص ۱۰۲، نقلاً عن كنجينه آثار تاريخي، أصفهان ص ۲۰۱۸، لطف الله هزفر. وزيدة التواريخ ص ۱۷۷، وسلام ۱۲۸، وتجارب السلف ۲۱۹، وطبقات السبكي ۲۱۶، والثقافة الإسلامية. العدد السابع ص ۱۷۲، نقلاً عن مقدمة البروفيسور بلاشير على كتاب التربية والتعليم تأليف أسعد طلس. والأعسم، عبد الأمير، الفيلسوف الغزالي، إعادة تقويم لمنحنى تطوره الروحي، دار الأندلس، بيروت، ط۲، ۱۹۸۱، ص ۲۳۵۰.
  - (٢١) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف الغزالي إعادة تقويم لمنحنى تطوره الروحي. ص ٣٦.
- (۲۲) دفتري، فرهاد، مختصر تاريخ الإسماعيلين، ص ۲۲۸،۲۲۷، وكوربان، هنري، تاريخ الفاسفة الإسلامية، تج. نصير مروة وحسن قبيسني، عويدات للنشر، بيروت، ط ۲، ۱۹۹۸، ص ۱۸۹، وقد أعاد الكرة حكام الدولة العباسية، في مواجهتهم للدولة الصفوية التي كانت تشجع الفلسفة، حيث طلبوا من علاء الدين الطوسي والخواجة زادة في كتابة ما يرد على الفلاسفة، وبالفعل كتب الاثنان كتابن بعنوان "تهافت الفلاسفة"، راجع إبراهيم ديناني، غلام حسين، حركة الفكر الفلسفي في العالم الإسلامي، ج١، ص ٥.
  - (٢٣) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص ٢١٨.
- (٢٤) ابن كثير، البداية والنهاية، ج ١٣. ص١٣. والأمين، الوطنّ الإسلامي بين السلاجقة والصليبيين، ص ٢٤٨، وحسن شبر، خلفاء بنى العباس أسقطوا بغداد، ص ٤٠٠٠٤٠٠.
  - (٢٥) المنهاج، عدد ٢٠. ٢٠٠٠، الامين، حسن، إطلالات على التاريخ. ص ١٩٨ـ٢٠٥.
- (٢٦) ابن كثير، البداية والنهاية، ج ١٢، ص٢١، والأمير، حسن، الإسماعيليون والمفول ونصير الدين الطوسي، ص ١٤٠ والأمين، حسن، جنكيز وهولاكو الفزو المفولي للبلاد الإسلامية من بغداد إلى عين جالوت، دار النهار، بيروت، ط٢٠. ١٩٨٣، ص ٤.
- (۲۷) العربيبي، محمد، المنطلقات الفكرية عند الإمام الفخر الرازي، دار الفكر اللبناني، بيروت، ط١٠، ١٩٩٢، ص ١٧٠ وفرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وأراؤه الفلسفية والكلامية، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٩٨٦، ص ١٢٠.
- (٢٨) الحلة حلة بني مزيد. وهي الحلة السيفية. قال ياقوت الحموي: مدينة كبيرة بن الكوفة وبغداد كانت تسمى الجامعين، وبني أسد، أكثر القبائل العربية في الحلة عدة وعدداً، وفيهم الإمارة ولهم السيادة، وقد نبغ من هذه القبيلة رجال لهم شان في مجالات الحياة العلمية والمعلية، وحسبك أن منهم الأمراء المزيدين، وهم مؤسسو الحلة الفيحاء على أنقاض بابل مهد الحضارات ذات الشأن في تاريخ الإنسان، كما أن منهم الوزير مؤيد الدين محمد بن العلقمي.

- الذي لم نجمه في أوائل القرن السابع فتولى عدة مناصب آخرها أستاذية الدار وبعدها تولى الوزارة في سنة ١٤٣. فكان آخر الوزراء لآخر الخلفاء العباسيين، إلى غير هؤلاء من الأمراء والعلماء وذوي النباهة والشان، راجع مقدمة كشف المراد في الملامة الحلي (الحسن بن يوسف بن المطهر الأسدي الحلي ١٤٨ ـ ٧٢٦ هـ)، تحقيق مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المرسين بقم المقدسة، قمر إيران، دعت ، ج ١ ، ص ١٣٠٠
- (٢٩) مدرّس رضوي، محمد تقي ,الملامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، تعريب علي هاشم الأسدي. مؤسسة الطبع والنشر التابعة للأستانة الرضويّة القدسة، مشهد ـ إيران، ١٤١٩ هـ، ص ١٥١، والأمين، حسن. الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص ٦٨٠٦٠.
- (۲۰) دفتري، فرهاد، مختصر تاريخ الإسماعيلين، ترجمة سيف الدين القصير، دار المدى، دمشق ـ سوريا، ط١٠، ٢٠٠١.
   ص١١، والأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص ٨٥.
  - (٣١) تامر، عارف، تاريخ الإسماعيلية، د.م. ط١٩٩١، ج١، ص ١١٨.
- (٣٢) دفتري، فرهاد، مختصر تاريخ الإسماعيليين، ص ١٦، والأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي. ص ٢٢٨ و ٢٥٩.
- (٣٢) دفتري، فزهاد، مختصر تاريخ الإسماعيليين. ص ١٥ـ١٥ و ٢٤٧-٢٤٧، والأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص ٨٦ـ٨٥،
- (٢٤) دفتري، فرهاد، مختصر تاريخ الإسماعيليين. ص ٣٤٩-٢٤٨، والأمين. حسن، الإسماعيليون والمفول ونصير الدين الطوسي، ص٨٧، وكوربان، هنري، تاريخ الفاسفة الإسلامية، ص ٥٨ .
- (٢٥) دفتري، فرهاد، مختصر تاريخ الإسماعيلين، ص ٢٦٨-٣٦ و ص٢٦٨، والأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسى، ص ٨٨، و١٠٣ و ١٦٠.
  - (٢٦) السبحاني، جعفر، تاريخ الإسماعيلية، دار الأضواء، بيروت، ط١، ١٩٩٩، ص ٩٨.
    - (٣٧) كوربان، هنري، تاريخ الفلسفة الإسلامية، ص ١٣٤.
  - (٣٨) دفتري، فرهاد، الإسماعيليون في العصر الوسيط، ص ٢٠٣، والسبحاني، جعفر، تاريخ الإسماعيلية، ص٤٢ .
- (۲۹) دفتري. فرهاد، مختصر تاريخ الإسماعيلين، ص ۲۱٤، والأمين، حسن، صلاح الدين الأيوبي بين المباسيين والفاطمين والصليبيين، ص ۲۵ـ۲۵، والأمين، حسن، المغول بين الوثنية والنصرانية والإسلام، ص٢٦٦. و الأمين. حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص ٤٢.
- (٤٠) المنطلق، مجذوب، طلال، المغول في التاريخ، ص ١٠٠٨، والأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي.
   ص٧٧-٧٧، حيث ذكر النص باكمله.
  - (٤١) ابن كثير، البداية والنهاية، مج١٣، ص ٩٨. ٩٩.
- (٤٢) ابن كثير، البداية والنهاية، مج١٣، ص ١٠٣، والنطلق، مجذوب، طلال، المغول في التاريخ، ص ١٦.١٥، والأمين، جنكيز وهولاكو الغزو المغولي للبلاد الإسلامية، ص٥٥، ٣٠، والأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي. ص٧٧، نقلاً عن الدكتور السيد الباز العريني في كتابه المغول ص ١٢٠.
  - (٤٢) الأمين، حسن، المفول بين الوثنية والنصرانية والإسلام، ص ٩٠.
  - (٤٤) الأمين، جنكيز وهولاكو الغزو المغولي للبلاد الإسلامية، ص ٧٥ ـ ٨٣.
    - (٤٥) ابن كثير، البداية والنهاية، ج١٣. ص ١٠٤.
  - (٤٦) ابن خلدون، تاريخ ابن خلدون، مؤسسة الأعلمي، بيروت، ط٤، د ت.، ج٢، ص ٥٣٥.
  - (٤٧) ابن كثير، البداية والنهاية، ج١٣، ص ٩٤، والأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص٧١ .
    - (٤٨) شبر، خلفاء بني العباس أسقطوا بغداد، ص ٤٩٦.
    - (٤٩) تاريخ ابن خلدون، ج٢، ص ٥٢٥ ـ ٥٥٤، والأمين، جنكيز وهولاكو الفزو المفولي للبلاد الإسلامية، ص ٧٤ ـ ٨٣.
- (٥٠) ابن كثير، البداية والنهاية، ج ١٦، ص ٢٢٢، وجامع التواريخ ص ٢٦٢ نشلاً عن: الأمين، حسن، المغول بين الوشية. والنصرانية والإسلام، ص ١٦٨.
- (۱۰) ابن كثير، البداية والنهاية، ج۱۲، ص ۲۲۸، وتاريخ ابن خلدون، ج۲، ص ۳۷، وتاريخ وصناف الحضرة، طبعة الهند. ج۱، ص ۲۷، نقلاً عن: الأمين، الوطن الإسلامي بين السلاجقة والصليبيين، ص ۲۰۱، وذيل مرآة الزمان، ج۱ ص ۸۵

- . - ٨٨ نقلاً عن: الأمن، حسن، المغول بين الوثنية والنصرانية والإسلام، ص ١٠٤.
  - (٥٢) الأمين، حسن، المغول بين الوثنية والنصرانية والإسلام، ص ٩٦.
- (٥٣) الأمين. حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص١٣٧-١٣٧، ومدرس رضوي، محمد تقي، الملامة الخواجة نصير الدين الطوسى حياته وآثاره، ص ١٨.
  - (٥٤) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص ١٣٢ـ١٣٢.
- (٥٥) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمفول ونصيـر الدين الطوسي، ص١٣٨ـ١٣٥، والأمين، حسن، المفول بين الوثنيـة والنصوانية والاسلام، ص ١٣٥ ـ ١٣٦.
  - (٥٦) الأمين، حسن، المغول بين الوثنية والنصرانية والإسلام، ص ١٤٧.
    - (٥٧) ابن كثير، البداية والنهاية، ج ١٣. ص ٢٣٣.
  - (٥٨) الأمين، حسن، المغول بين الوثنية والنصرانية والإسلام، ص ١٥١ـ١٥٣ بتصرف.
  - (٥٩) ابن كثير، البداية والنهاية، ج ١٣، ص٢٤، والأمين، حسن، المغول بين الوثنية والنصرانية والإسلام، ص ١٢٩ـ١٢٠ .
    - (٦٠) الأمين، الوطن الإسلامي بين السلاجقة والصليبيين، ص ١٨١.
- (٦١) حسن شبر، خلفاء بني العياس أسقطوا بغداد، ص٧٤هـ-٥٥، والأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسى، ص ٢٨٧.
  - (٦٢) المنطلق، مجذوب، طلال، المفول في التاريخ، ص ١٦ ١٧.

الخواجة نصير الطوسي

المنحني الشخصي

# الضمسل الأول

# نصير الدين الطوسي: السيرة الشخصية

## الهوية الشخصية:

اسمه الكامل: محمد بن محمد بن الحسن الطوسي الجهرودي، وشهرته بالطوسي تعود إلى (طوس)، والجهرودي نسبة إلى (جهرود) إحدى نواحي طوس<sup>(۱)</sup>، وقد ورد اسمه في بعض المصادر محرّفاً (محمد بن عبد الله) كما أثبته ابن كثير<sup>(۱)</sup>، أو (محمد بن الحسن) كما ذكره هدايت<sup>(۱)</sup>، وكلها ليست بصحيحة لما أثبته أغلب المؤرخين.

نظراً لسعة وتنوع نشاطه العلمي والعملي ونتيجة تأثر المعاصرين بشخصيته، تفنن الذين أرّخوا سيرته بإطلاق شتى أنواع الألقاب عليه، فقد لُقّبَ بـ (نصير الدين)(1)، ويطلق عليه ابن كثير لقب (المولى) و(الخواجة)، ويُدعى أحياناً بـ (المحقق الطوسي)، وقد عرفته أوروبا، منذ عهد بعيد، بـ (نصير الدين)، أو (طوسي)<sup>(0)</sup>، أما على مستوى من أرّخَ للخواجة الطوسي من الإسماعيليين فيذكره بألقاب (الداعي الأجل، وحجة الإمام، وداعي الدعاة)<sup>(1)</sup>، والصيغة المشهورة لاسمه هي (الخواجة نصير الدين الطوسي).

# الولادة:

ذكر المؤرخون أن ولادته كانت بطوس، يوم السبت الحادي عشر من جمادى الأولى سنة ٥٩٧ هـ، المسادف شباط سنة ١٢٠١م(٢)، وقد أثبت هذا جملة مؤرخيه، أما العلامة البروجردي فنصّ تاريخ الولادة والوفاة شعراً (٨)؛

ثم نصير الدين جده الحسن المالم النحرير قدوة الزمن ميلاده (يا حرز من لا حرز له) وبعد (داع) قد أجاب سائله

ومن الواضح بحسب هذا الترقيم أن (يا حرز من لا حرز له) تساوي ٥٩٧ هـ $^{(1)}$ ، وهي سنة ولادة النصير، أما (داع) $^{(1)}$ ، فهي بلا شك تؤرخ عمره ٧٥ سنة.

لا خلاف في مكان ولادته ونشأته الأولى إذ أن المؤرخين عامة ذكروا أنه ولد ونشأ في طوس، وهو نفسه ذكر في مؤلفاته جميعها أنه طوسي<sup>(۱۱)</sup>، وليست طوس مدينة من مدن خراسان، ولكنها بحسب كتب الجغرافيا العربية والفارسية القديمة، منطقة كانت تضم أربع مدن: طابران، نوقان، تروغيذ، رادكان وألف قرية وتتبع نيسابور<sup>(۱۱)</sup>.

قضى الطوسي شبابه الأول في نيسابور كما سيأتي، التي يذكر المؤرخون أنها كانت تمثل (الربع الغربي من خراسان وهي ذات قهندز (قلعة)، وشهرستان (مدينة)، وربض وسور، ويتبع نيسابور عدد من المدن والقرى المهمة، مثل: قوهستان، وإستوا، وإسفرانين، وبيهق، ونسا، وأبيور، ونوقان، وداربجرد (۱۳).

يذكر المؤرخون أن نيسابور كان يغلب عليها أصحاب الشافعي، وكانت مركزاً أساسياً لتخريج نخبة من علماء المذهب الشافعي أمثال الوزير نظام الملك الأشعري الشافعي (٨٠٤-٥٥هـ) (١٤)، أما الشيعة الإمامية فيبدو أن عددهم كان ضئيلاً في الأقسام الشرقية من البلاد الإسلامية خلال القرن الأول والثاني، وكان الانتشار الأول للمذهب الشيعي الإمامي في بلدة قم التي كان تأسيسها على يد الأشعريين وهم جماعة من القبائل العربية التي كانت تقطن الكوفة، ومن بلدة قم انتشر التشيع إلى الري(١٠٠).

لم يتم تحديد التاريخ الدقيق لانتقال علماء الشيعة إلى إقليم طوس، ويمكن اعتبار دفن الإمام الرضا (بداية القرن الثالث الهجري) في تلك المنطقة بداية لهذا الوجود، خصوصاً إذا علمنا أن معظم الحوزات العلمية الشيعية نشأت في محيط مقامات الأثمة المقدسة التي أدت لاحقاً إلى نشأة المدن وتوسعها نتيجة هذا الاستقرار (١١١)، ويختلف الحال في نهاية القرن الرابع حيث إنه من المؤكد أن عائلات شيعية كانت تعيش في طوس في نهاية القرن الرابع الهجري، أوان وجود الشاعر الفردوسي لدليل واضع على ذلك (١١١)، وما يزيدنا اطمئنانا لوجود علماء من الشيعة الإمامية في تلك الفترة، يمارسون التدريس في إقليم طوس بفض النظر من كونهم تحت ستار التقية أم لا، ذهاب الشيخ الصدوق كما مرَّ في هوامش الباب الأول من الري إلى خراسان في مختلف مناطقها ولقاؤه بالشيعة، بالإضافة إلى مجيء أبرز علماء الإمامية الملقب بشيخ الطائفة محمد بن الحسن بن علي الطوسي الذي وفد في سنة ٢٠٨ هـ من طوس إلى بغداد، وكان على ما يصفه المؤرخون قد أنجز مرحلة مهمة على المستوى العلمي أهلته ليكون من تلامذة الشيخ المفيد المقربين (١٩٠١)، وقد أكد هذه الحقيقة السيد علي الخامنثي في دراسته عن دور الشيخ المفيد حيث ذكر:

آإن منطقة خراسان وما وراء النهر كان لها رغم بعدها عن مركز الحوزات العلمية الأصلية الأسلية. حظّها الوافر في إنجاب وتربية عدد ملحوظ من العلماء والمحدثين، وذلك بما يُقوّي الشيعة، حظّها الوافر في إنجاب وتربية عدد ملحوظ من العلماء والمحدثين، وذلك بما يُقوّ من الطن بوجود أكثر من حوزة واحدة في تلك الأصقاع، وإننا نجد ما لا يقل عن عشرة من المشايخ في فهرست مشايخ الكشي ينتسبون إلى سمرقند أو كيش وهي من المدن القريبة إلى سمرقند، وثمة ما يُقارب هذا العدد ينتسب إلى مدن بخارى وبلغ، وهرات، وسرخس، ونيسابور، وبيهق، وفارياب، وبعض المدن الأخرى الواقعة في هذا المدار (١١٠).

#### العائلة:

يؤكد الباحثون على أن الخواجة الطوسي وُلد لعائلة شيعية اثني عشرية (٢٠)، فوالده هو: وجيه الدين محمد بن الحسن، الذي يُعد من فقهاء ذلك العصر ومحدثيه، وهو تلميذ فضل الله الراوندي تلميذ المرتضى علم الهدى (٢٠)، أما خال والده فهو تنصير الدين أبو طالب عبد الله بن حمزة بن عبد الله بن حمزة بن الحسن الطوسي أحد أعيان علماء الإمامية، وهو يروي عن عفيف الدين محمد بن الحسن الشوهاني، الذي يروي عن الشيخ الفقيه علي بن محمد القمي، الذي يروي عن الشيخ الفيد عبدالجبار بن عبد الله المقري، وهو عن شيخ الطائفة محمد بن الحسن الطوسي". أما من جهة الأم فإن خاله هو "نور الدين علي بن محمد الشيعي ورد اسمه في إجازة الخواجة الطوسي لكمال الدين أفطسي آبي، وذكر فيها أن نور الدين هو خاله وكان من عداد العلماء المحدثين (٢٠٠).

عاصر الخواجة الطوسي حدثين بارزين كان لهما التأثير الأكبر على مسار حياته، كان الأول منهما غزو جنكيز خان للشرق الإسلامي (١١٩-١١٩هـ)، وكان من آثاره على المُترجم أن جعله يستوطن ـ مع غض النظر حول كيفية وشكل هذا الاستقرار ـ في قلاع الإسماعيلين، والحدث الثاني هو غزو هولاكو (١٥٣هـ) الذي جعله يخرج من القلاع الإسماعيلية ويصبح من عداد بلاط هولاكو، لذا سنقسم الحديث عن سيرة الخواجة الطوسي إلى ثلاث مراحل زمنية كالتالئ:

- . المرحلة الأولى: النشأة العلمية حتى الغزو المغولي الأول والتي تمتد ما بين سنة ٥٩٧ هـ. حتى سنة ٦١٩هـ .
- المرحلة الشانية: المرحلة الإسماعيلية، وهي المرحلة التي تواجد خلالها في قلاع الإسماعيليين والتي تعتد ما بين سنة ١٩٦هـ حتى سنة ١٥٣هـ.
- · المرحلة الشالشة: المرحلة المغولية والتي تمتد من سنة ٦٥٣هـ حتى تاريخ وفاته سنة

٦٧٢هـ، وفيها عاصر عدة أحداث مهمة، الأولى مصاحبته للجيش الذي قام بغزو عاصمة الخلافة العباسية بغداد، وتولي المناصب الحكومية مع هولاكو، ومن ثم العمل مع خليفة هولاكو أبقا خان.

وسنتحدث عن كل مرحلة في فصل مستقل.

# الفصيل الثاثى

# النشأة العلمية ( ٥٩٧ ـ ٦١٩ هـ )

الميزة الأساس لهذه المرحلة الممتدة من الطفولة إلى الشباب (٢٢ عاماً)، أنها كانت مرحلة التكوين العلمي والثقافي. وإن كنّا لا نمتلك الكثير من التفاصيل حول ظروف النشأة الأولى من عمر الخواجة الطوسي، ولكنّا يمكننا بسهولة أن نعتقد أنها كانت مرحلة انكباب على العلم والدرس. حيث نشأ في حجر والده العالم البارز في طوس، والذي كان يسعى لتدريسه ما أمكنه من علوم يمتلكها، ويقوم بتشجيعه على اكتساب مختلف أنواع العلوم كما سيأتي في وصيته له.

بدأ تحصيله بدراسة "علوم اللغة والأدب من نحو وصرف وآداب بعد دراسته القرآن ( $^{(77)}$ ). ثم اشتغل بتحصيل علوم الحديث والفقه؛ حيث كان "في المنقول تلميذ والده وجيه الدين، وخال والده نصير الدين اللذين كانا من الفقهاء والمحدثين  $^{(77)}$ , وفي العلوم العقلية تتلمذ عند (خاله نور الدين الشيعي) $^{(77)}$ , ودرس الرياضيات والهندسة والحكمة عند (كمال الدين محمد الحاسب) $^{(77)}$ ؛ وفي هذه الفترة أتقن علوم الرياضيات من حساب وهندسة وجبر وكان لا يزال في مطلع شبابه $^{(77)}$ .

احتمل الدكتور عبد الأمير الأعسم أن يكون الخواجة نصير الدين الطوسي قد استفاد من (خاله الحكيم بابا أفضل الكاشي)؛ أما عارف تامر فقد أكد أنه درس على خاله الحكيم الفاضل بابا أفضل الكاشي الذي وصف بأنه كان من الفلاسفة الكبار ((١٨) لكن بالتحقيق لا يمكن قبول ذلك حيث إن الحكيم أفضل الدين المرقي الكاشاني المعروف بلقب (بابا أفضل) الذي قيل إنه كان خال الخواجة نصير الدين الطوسي، بعيد جدا، ويعتبر بابا أفضل الكاشاني من طبقة أساتذة أساتذة الخواجة الطوسي (۱۹)؛ وما يؤكد عدم إمكانية ذلك ما وُجد في كتاب الخواجة في السير والسلوك إلى الله انه كتب يقول:

إن أبي كان يرغبني في تحصيل فنون العلم والاستماع إلى كلام أرباب المذاهب والمقالات حتى اتفق أن مر بديارنا رجل من تلامذة أفضل الدين الكاشاني رحمه الله تعالى يقال له:

كمال الدين محمد الحاسب، وكان له تقدم في أنواع الحكمة ولا سيما الرياضيات، وكان له سابق صداقة ومعرفة مع والدي، فأشار علي والدي بالاستفادة منه والتردد إليه والحضور بخدمته، فاشتغلت أنا لديه بتعلم فنون الرياضيات (٢٠).

فصداقة تلميذ بابا أفضل لوالده، ترجّع أنه ليس في طبقة الحكيم بابا أفضل الكاشاني نفسها، ليتمكن من الاستفادة منه.

بعد هذه الفترة تؤكد المصادر أنه سافر إلى نيسابور، وهنا لا نستطيع أن نجزم حول التاريخ الدقيق لهذا السفر، ولكننا نعلم أن نيسابور سقطت بيد المغول سنة ٦١٩ هـ، وإذا اعتبرنا أن أصغر سن يمكنه من السفر إلى نيسابور للإقامة والدرس سن الرابعة عشر، يمكننا اعتبار أن مدة دراسته في نيسابور تمتد من ٢١١هـ. أما عن سبب سفره إلى نيسابور وغيرها من البلاد لتحصيل العلم فيوضحها الطوسي نفسه حيث يقول: "إنه بعد وفاة والده عمل بوصيته في الرحيل إلى أي مكان يلقى فيه أساتذة يستفيد منهم"(٣٠).

كانت مدينة نيسابور في ذلك العهد "مجمعاً ومنتجعاً للطلاب"(٢٣)، واستمرت كإحدى حواضر العلم في العالم الإسلامي لعدة قرون، "وظلت مجمعاً للعلماء والفقهاء، ورواة الحديث، والحكماء، والأطباء"(٢٣)، بدأ في نيسابور بحضور ما أمكنه من حلقات الأسائذة والمدرسين حيث حضر حلقة كل من "سراج الدين القمري، والحكيم والطبيب قطب الدين المصري، والحكيم فريد الدين الداماد، وأبي السعادات الأصفهاني، وآخرين غيرهم كما لقي فيها فريد الدين العطار"(٢١)، لكن الأقدار لم تفسح له المجال للاستقرار مطولاً في نيسابور "فإن بدء حياته الدراسية في نيسابور واكب اجتياح المغول لخوارزم و سمرقند و بخارى خلال المدة ١٦٥هـ ١٦٥-(٢٥).

اختلف الباحثون حول تاريخ انتهاء إقامة الخواجة الطوسي في نيسابور، فقد اعتبر عارف تامر أن المصادر تؤكد أنه كان واحداً من الأربعمائة شخص الذين كتب لهم النجاة من الاجتياح المغولي الذي وقع سنة ٦١٩ هـ (٢٠٠٠)، أما الدكتور عبد الأمير الأعسم فقد اعتبر أن دراسة الخواجة قد انتهت في نيسابور بدخول المغول إليها تحيث هرب منها إلى طوس في ظروف نجهلها تماما: وكل الذي نعرفه عنه، أنه بلا ريب كان من سعيدي الحظ الأربعمائة الذين نجوا من أهل نيسابور من مذبحة المغول فيها (٢٠٠٠).

لكننا إذا راجعنا أسماء الأساتذة الذين درس عندهم نرى أنه تتلمذ على الشيخ برهان الدين محمد بن محمد بن علي الحمداني القزويني، الذي كان من كبار مشايخ الرواية الشيعة الإمامية، ـ كما سيرد ـ والذي كان يقطن بلدة الري وبقي حياً حتى سنة ٦١٣ هـ على ما يظهر (٢٦)، وحضر لدى كمال الدين بن يونس الموصلي (٢٦)، وهو من أهل الموصل وقد توجه إلى

بغداد سنة (۷۰۱هـ) ودرِّس في نظامية بغداد، وعلى ما ورد عن ابن خلكان أنه كان في الموصل سنة (۹۲۱هـ)<sup>(۱)</sup>، وهذا يعني أن الخواجة الطوسي درس لدى كمال الدين الموصلي إما في بغداد أو في الموصل. أما ما يزيد المسألة تعقيداً أمام فرضية إقامته حتى الغزو المغولي في نيسابور، أنه درس لدى معين الدين المصري<sup>(۱۱)</sup>، الذي كان يستقر في الري التي تبعد كثيراً عن نيسابور وقد أجازه منتصف سنة ٦١٩ هـ الأمر الذي يعني أنه حضر عنده لمدة من الزمن تخوله أن يحصل إجازة برواية تصانيفه ومسموعاته وإجازاته كافة عن مشايخه كما سيرد:

قرأ عليَّ جميع الجزء الثالث من كتاب (غنية النزوع) إلى علمي الأصول والفروع، من أوله إلى آخره قراءة تفهم وتبين وتأمل، متبعثاً عن غوامضه، وأكثر الجزء الثاني من هذا الكتاب، وهو الكلام في أصول الفقه ...، محمد بن محمد بن الحسن الطوسي، وأذنت له في رواية جميعه عني، وجميع تصانيفي ومسموعاتي وقراءاتي وإجازاتي عن مشايخي، وهذا خط أضعف خلق الله سالم بن بدران بن علي المازني المصري، كتبه ثامن عشر جمادى الآخرة سنة تسع عشرة وستمائة [13].

كل ذلك يعني أنه لم يكن مستقراً في نيسابور عند سقوطها سنة ٢١٩هـ، لعدم إمكان الجمع بين التاريخين، لذا نرى أن الباحث حسن الأمين يؤكد أنه غادر نيسابور قبل أن تتعرض إلى تحملة جنكيز خان، فسافر إلى مدينة الري ومنها توجه إلى بغداد والموصل حيث حضر مجالس كبار العلماء (١٤٠).

# أساتذة الخواجة الطوسي:

سبعي الخواجة الطوسي لكسب العلم أدى به إلى أن يجول في البلدان رغم الظروف والصعاب كافة، حتى حفظت لنا المؤلفات عدداً كبيراً ممن درس لديهم الخواجة الطوسي فذكروا من أساتذته:

- وجيه الدين محمد بن الحسن: وهو والده، يُعد من فقهاء ذلك العصر ومحدثيه، وهو تلميذ فضل الله الراوندي تلميذ المرتضى علم الهدى، وحصل منه على إجازة في الرواية<sup>(11)</sup>.
- نصير الدين أبا طالب عبد الله بن حمزة بن عبد الله بن حمزة بن الحسن الطوسي أحد أعيان علماء الإمامية: وهو خال أبيه. وهو يروي عن عفيف الدين محمد بن الحسن الشوهاني، الذي يروي عن الشيخ الفقيه علي بن محمد القمي، وهو عن الشيخ المفيد عبد الجبار بن عبد الله المقري، وهو عن شيخ الطائفة الطوسي فروايته عن الشيخ الطوسي بثلاث وسائط، وقد سمع المترجم عنده الحديث وحصل منه على إجازة في روايته (10).

- الشيخ برهان الدين محمد بن محمد بن علي الحمداني القزويني، كان ساكناً في الري وكان محدثاً فالمي وكان محاذاً للرواية من الشيخ منتجب الدين الرازي القمي صاحب الفهرست، ومن الشيخ الجليل سديد الدين محمود الحمصي (١٤١).
- نور الدين علي بن محمد الشيعي، ورد اسمه في إجازة الخواجة الطوسي لكمال الدين أفطسي آبي، وذكر فيها أنه خاله، كان من عداد العلماء المحدثين، وكان مستقراً في طوس. واشتغل عليه الطوسى بالتحصيل<sup>(17)</sup>.
- فريد الدين النيشابوري أو النيسابوري: أبا محمد الحسن بن محمد بن حيدر النيسابوري وهو رجل حكيم وعارف بالأصول والمنطق والطب، عرف بالداماد وهو من أهل نيسابور، كان تلميذاً لصدر الدين علي بن ناصر السرخسي النيشابوري المعاصر للفخر الرازي، وتتلمذ على أفضل الدين الجيلاني، والجيلاني كان تلميذاً لابن العباس تلميذ بهمنيار، وهو تلميذ أبي علي بن سينا . وبناء على هذا التسلسل فإن المترجم يعد تلميذ ابن سينا عبر خمس وسائط (١٨).
- قطب الدين المصري المقتول في ٦١٨ هـ وهو إبراهيم بن علي بن محمد السلمي، أصله من المغرب ولأنه أقام مدة حياته في مصر أطلق عليه لقب المصري عندما استقر في خراسان. وهو من ألمع تلامذة الإمام الفخر الرازي ودرس عنده القانون لابن سينا، وبعضاً من الحكمة. وبعد وفاة الإمام الرازي اتسعت دائرة نشاطه وإفادته في نيسابور حيث كان يقصده الطلاب من مختلف الأمصار والبلدان ليفيدوا من علومه ودروسه. وقد قتل على أيدي التتار سنة ١٩٦هـ في مذبحة نيسابور، وقد تتلمذ الخواجة عنده مدة في نيسابور وتعلم منه الطب والحكمة لذا يعتبر نصير الدين تلميذاً للفخر الرازي بواسطة واحدة (١٤٠).
- كمال الدين بن يونس الموصلي المتوفى سنة ٢٦٩هـ، وهو أبو الفتح موسى بن أبي الفضل يونس بن محمد بن منعة بن مالك الشافعي، كان جامعاً لجميع العلوم وماهراً ضليعاً في كل الفنون، خاصة رياضيات إقليدس، الهيئة، المخروطات، المتوسطات، المجسطي، الحساب، العبر، المقابلة، الموسيقى، الفقه وأصول الفقه، وكان متميزاً قديراً نحريراً لم يبلغ درجته العلمية أي واحد من أقرائه ورفاقه. ولد في الموصل سنة ٥٥١ هـ وتوجه إلى بغداد سنة ١٧١ هـ ودرس في النظامية، ثم اشتغل في مدرسة الموصل وعلى ما ورد عن ابن خلكان ـ الذي كان متصلاً به ـ، أنه كان في الموصل سنة ٢٦٦هـ "وكان على مستوى واسع من العبقرية وسعة الأفق والمشاركة في نواح عديدة من نواحي العلم، فإلى جانب معرفته بالعلوم الشرعية الإسلامية على اختلاف مذاهبها، كان ملماً بالتوراة والإنجيل، حتى كان اليهود والنصارى، فيما يحدثنا الرواة، يتلقون تفسير كتبهم عنه، وكانوا يعلمون منه ما لم يكونوا يستطيعون العلم به

من علمائهم انفسهم، ولم يكن له نظير في معرفته بالرياضيات والطبيعيات والعلوم الفلسفية، فكان يعلم المنطق، والطبيعية، والحساب، والهندسة، والهيئة، والطب، والموسيقى، والإلهيات، ما لم يكن يعلمه واحد من معاصريه في فرع من هذه الفروع، وعلمه بإقليدس وبطليموس لم يكن أقل من علمه بذخائر الشعر العربي وما يرويه التاريخ، وعليه أقبل طلاب العلم من جميع الأنعاء يأخذون عنه علوم الدين وعلوم الدينا ((٥٠)، ومع أنه كان مقدماً في الفقه الشافعي، إلا أن جماعة من الطائفة الحنفية كانوا يشتغلون عليه بمذهبهم، وصفه ابن أبي اصيبعة بقوله: "قدوة العلماء وسيد الحكماء"، وكان يحضر طلاب العلم إلى حلقة درسه من البلدان البعدة (٥٠).

معين الدين المصري أبا الحسن سالم بن بدران المازني المصري، من كبار فقهاء الشيعة، وله عدة مصنفات حول مذهب الإمامية. وقال ابن الفوطي في تلخيص الآداب عنه: "فقيه وأديب شيعي وله تصانيف على مذهب الشيعة"، وقد وصفه ابن كثير في البداية والنهاية وصاحب الوافي بالوفيات: "شيعي معتزلي"، وكذلك فعل في فوات الوفيات، وقاله عنه في أمل الآمل: "كان عالماً فاضلاً نقلوا له أقوالاً في كتب الاستدلال". وهو من تلامذة ابن إدريس الحلي صاحب كتاب السرائر، وروى عن السيد عز الدين أبي المكارم حمزة بن علي بن زهرة الحسيني الحلي صاحب كتاب غنية النزوع. كان المترجم من تلاميذه الأصول والفروع بحسب ما ورد في إجازته للخواجة الطوسي(١٥).

- الشيخ أبا السعادات أسعد بن عبد القاهر (عبد القادر) بن أسعد الأصفهاني: لقد استفاد المترجم منه لمدة من الوقت و كان حينها زميالاً وشريكاً في الدرس للشيخ ميثم البحراني و السيد رضي الدين بن طاووس<sup>(\*)</sup>.

- كمال الدين محمد الحاسب: وقد ورد ذكره فقط في رسالة السير والسلوك التي يذكر فيها: "مرّ بديارنا رجل من تلامذة أفضل الدين الكاشاني رحمه الله، يقال له كمال الدين محمد الحاسب، وكان له تقدم في أنواع الحكمة لا سيما الرياضيات، فاشتغلت لديه بتعلم فنون الرياضيات ((10).

ـ سراج الدين القمري الذي ذُكر على أنه أستاذ المترجم<sup>(٥٥)</sup>.

إنّ ما مرّ يدلنا ويؤكد لنا السعي الجاد لتحصيل العلم حيث أنه حضر عند من استطاع الوصول إليه من العلماء رغم تلك الظروف السياسية الصعبة والقاسية التي كانت تمرّ في هذه الفترة من التاريخ الإسلامي. ويلفتنا النظر إلى أنه عندما لم يكن يستطيع حضور حلقة درس أحد العلماء الذين كان يعتبر الاتصال والتباحث معهم مهماً له، كان يعتمد المراسلات العلمية،

- التي سنراها لاحقاً بشكل واسع في نتاجه - فعندما لم يستطع الذهاب إلى خوارزم للقاء الشيخ نجم الدين كبرى<sup>(٥١)</sup>، أرسل إليه رسالة، فأجابه بما أورده صاحب كشف الظنون من وجود "رسالة من الشيخ نجم الدين كبرى إلى نصير الدين محمد بن محمد الطوسي، أسماها رسالة الهائم الخائف من لومة اللائم ذكر فيها طهارة الظاهر والباطن وإن كمالهما بعشرة أشياء -(٧٠).

باستمراض أساتذته نرى شمولية وتنوع مكونات الخواجة الطوسي الثقافية من خلال تعدد ما سعى لتحصيله من علوم بتعدد اختصاص أساتذته، حيث نراه حضر عند أساطين العلم في جميع أنواع المعارف العلمية والدينية في عصره، حيث درس: اللغة العربية في فنونها كافة، علم الحديث، الفقه، أصول الفقه، الفلسفة، المنطق، علم الكلام، الحكمة العملية، الطب، الحساب، الجبر، المقابلة، المخروطات، الموسيقى، الهيئة (علم الفلك)، الهندسة، كل ذلك أعطى الطوسي شخصية علمية جامعة، وإضافة لشخصيته العلمية الجامعة، إمتاز الخواجة الطوسي بمواصفات شخصية مميزة، كان لها عظيم الأثر على تلاميذه وزملائه في النشاطات والأعمال التى عمل بها، حيث وصفه أستاذه الجليل معين الدين المصرى في إجازته السالفة الذكر:

الإمام الأجل، العالم الأفضل الأكمل، البارع المتقن، المحقق نصيير الملة والدين، وجيه الإسلام والمسلمين، سند الأثمة والأفاضل، فخر العلماء والأكابر، حسيب وأفضل خراسان محمد بن محمد بن الحسن الطوسي، زاد الله في علائه، وأحسن الدفاع عن حويائه -(^0).

ويجب الالتفات إلى أن تاريخ الإجازة يعني ان سنه كان اثنتين وعشرين سنة، وبلغ في هذه المدة إلى على المستوى العلمي والمواصفات الشخصية ليُكتب في حقه ما ورد أعلاه، مع الأخذ بعين الاعتبار أن الإجازات على مستوى نقل الرواية والمدح لا يعني المرتبة العلمية فقط، بل يعني إضافة إلى ذلك، الوثاقة والعدالة الشخصية التي تؤهله أن يكون أميناً على نقل الأحاديث. وقال تلميذه مؤيد الدين العرضى:

"مولانا المعظّم، والإمام الأعظم، العالم الشاضل، المحقق الكامل، قدوة العلماء، وسيد الحكماء، أفضل علماء الإسلاميين، بل والمتقدمين، وهو من جمع الله سبحانه وتعالى فيه ما تفرّق في كافة [كذا] أهل زماننا من الفضائل والمناقب الحميدة، وحسن السيرة وغزارة الحلم، وجزالة الرأي، وجودة البداهة، والإحاطة بسائر العلوم (٥٩).

أما تلميذه العلامة الحلي فيذكره:

كان أفضل أهل عصره في العلوم العقلية والنقلية، وكان أشرف من شاهدناه في الأخلاق نور الله ضريحه (۱٬۰۰)، "والآن حيث وفّقنا الله تعالى للاستفادة من مولانا الأفضل، العالم الأكمل، نصير الحق واللَّة الدّين، قدس الله تعالى روحه الزكية، في العلوم الإلهية، والمدارف العقلية، ووجدناه راكباً نهج التحقيق، سالكاً جدد التدفيق، معرضاً عن سبيل المغالبة، تاركاً طريق المغالطة "(١١).

في حين أن ابن العبري يقول عنه: "حكيم عظيم الشأن في جميع فنون الحكمة، كان يقوي أراء المتقدمين ويحلِّ شكوك المتأخرين والمؤاخذات التي وردت في مصنفاتهم" (١٦)، أما عبد الرزاق اللاهيجي فيصفه في مقدمة شوارق الإلهام بأنه: "خاتم المحققين، أفضل الحكماء والمتكلمين، سلطان العالمين في العالمين، نصير الحق والملة والدين، محمد بن محمد الطوسي أعلى الله مقامه في عليين، كان متفرداً فيما بين علماء الشريعة، وشركاء الصناعة بتحقيق قلما سبقه فيه أحد من السنابقين، وتدقيق لم يتفق مثله لواحد من اللاحقين" (١٣)، ويتتابع الوصف عبر العصور فهذا بهاء الدين العاملي يصفه بقوله: "سلطان أصحاب التدقيق بين البرية، أعظم حكماء الإسلام شأناً وأعلاهم منزلاً، ومكاناً، وأقواهم قدراً، وأنورهم في سماء العرفان بدراً، المخصوص بالفيض القدسي، نصير الملة والحق والدين محمد بن محمد بن الحسن الطوسي (١٤).

أما المتأخرون، فعين يذكره السيد معسن الأمين يقول عنه: "الحكيم الفيلسوف، أستاذ الحكماء والمتكلمين، مولانا المعظم والإمام الأعظم، العالم الفاضل، المحقق الكامل، قدوة العلماء وسيد الحكماء أفضل علماء الإسلاميين بل المتقدمين، وهو من جمع الله سبحانه فيه ما تفرق في كافة [كذا] أهل زماننا من الفضائل، والمناقب الحميدة، وحسن السيرة، وغزارة الحلم وجزالة الرأي، وجودة البديهة والإحاطة بسائر العلوم ((١٥))، أما الأردستاني فيسميه: فغر الحكماء ومؤيد العلماء ((١٦))، في حين يصفه صاحب فوات الوفيات: بأنه كان حسن الصورة، سمحاً، كريماً، جواداً، حليماً، حسن العشرة، عزيز الفضل ((١٦))، ويقول عنه حاجي خليفة: سلطان الحكماء المدققين وقدوتهم في زمانه، جامع علوم المتقدمين والمتأخرين، كان أية في التدقيق والتحقيق، وحل المواضع المشكلة ((١٨))، أما طاش كبرى زاده فيصفه بأنه كان: آية في التدقيق والتحقيق والتحقيق التحقيق والتحقيق والتحقيق والتحقيق والتحقيق والتحقيق والتحقيق التحقيق والتحقيق والتحقيق عليم التقدمين والتحقيق والتحقي

أما على مستوى المستشرقين، فيقول عنه جورج سارتون: "إنه أعظم علماء الإسلام، ومن أكبر رياضييهم". ويصفه بروكلمان بأنه: "أشهر علماء القرن السابع إطلاقاً، وأشهر مؤلفيه على الإطلاق"، أما آرنولد توماس فيراه "عالم جليل ذو عقلية مبدعة جبارة (٧٠)، وللتدليل على صفاته الشخصية يذكر من كتب عن الطوسي أنه كان حليماً حيث يستشهدون بالقصة التي أوردها العلامة الحلي، والقمي، والصفدي:

من أن ورقة حضرت إليه من شخص، من جملة ما فيها يقول له: يا كلب يا ابن الكلب. فكان الجواب: وأما قبوله كذا فليس بصحيح لأن الكلب من ذوات الأربع وهو نابح طويل الأظفار، وأنا فمنتصب القامة بادي البشرة عريض الأظفار، وأنا فمنتصب القامة بادي البشرة عريض الأظفار ناطق ضاحك. فهذه الفصول والخواص غير تلك الفصول والخواص وأطال في نقض كل ما قاله هكذا برطوبة وتأن غير منزعج ولم يقل في الجواب كلمة قبيحة (٧٠).

وقد اختلف المؤرخون حول الفترة الممتدة بين عام ١١٩ و٢٥٥هـ، فاعتبر البعض أن الخواجة الطوسي بعد مجزرة نيسابور، لجأ إلى طوس في ظروف نجهلها تماماً: وكانت هذه الفترة فترة تأمل، فكان يمارس على نفسه "تثقيفاً ذاتياً مدهشاً (٢٦)، أما على المستوى النفسي فكان "متازماً، يعاني قلقاً نفسياً شديداً، وخوفاً دائماً على مستقبله الذي يتهدده دمار المغول، وظل زهاء ست سنوات يجاهد خوفه ويكافح تخاذله أمام الأحداث (٢٣)، ولم يتم إيراد أي مصدر حول هذه النقطة عند من قال بهذا الرأي، وعلى ما يظهر أنه كان رأياً تحليلياً، بناءً على افتقاده لأي معطيات تاريخية تغطى هذه الفترة.

لكننا ذكرنا فيما سبق، أن الخواجة الطوسي تنقل بين الري، وهي التي تبعد منات الكيلومترات عن طوس ـ والموصل أو بغداد، وتتلمذ على عدد من الأساتذة في الفترة التي تلت فتح نيسابور، فلا ضرورة لندخل بالافتراضات والاحتمالات عن كيفية قضاء هذه الفترة. خصوصاً أن تاريخ الإجازة الخطية التي حصل عليها الخواجة من معين الدين المصري، هو جمادى الآخرة ١٩٦٩هـ، والنسخة الخطية لهذه الإجازة موجودة في ظهر كتاب (غنية النزوع)، وهو الكتاب مورد الإجازة، إضافة إلى ذلك يرد في آخر الكتاب في هامش الصفحة الأخيرة وقع الفراغ من مقابلة القسم الثالث بنسخة صحيحة والحمد لله ـ تبارك وتعالى ـ، في جمادى الأولى أربع وعشرين وستمائة هجرية، كتبه محمد بن محمد بن الحسن الطوسي بغطة ". ونسخة الكتاب مع الإجازة والهامش موجودة في مكتبة مجلس الشورى الإسلامي في الإران(٤٠٠)، الأمر الذي يؤكد أنه كان لا زال يتابع دراسته على كتاب غنية النزوع، حتى لو كان بعيش مرحلة تأمل ويعاني أزمة نفسية. وانتهت هذه المرحلة من حياة الخواجة الطوسي يعيش مرحلة تأمل ويعاني أزمة نفسية. وانتهت هذه المرحلة من حياة الخواجة الطوسي باستقراره في القلاع الإسماعيلية التي سيتم الحديث عنها في الفصل القادم.

# الطوسي في قلاع الإسماعيليين (٦٢٥ ـ ٦٥٣ هـ)

يتوافق الباحثون على أن الخواجة الطوسي استقر في قلعة قوهستان ـ وهي كما سلف إحدى نواحي نيسابور في منطقة خراسان ـ بعد عام ٢٢٤هـ لإنها السنة التي تولى فيها ناصر الدين محتشم قلعة قوهستان، ويرجِّح أغلب الباحثون أن سنة الاستقرار كانت في عام ٢٥٥هـ وفي هذه السنة بدأت الحقبة الإسماعيلية في سيرة الخواجة الطوسي (٢٥).

# حيثيات وظروف توجه الطوسي إلى قلاع الإسماعيلية:

لم يتوافق الباحثون حول الحيثيات والظروف لاستقرار الخواجة الطوسي في قلاع الإسماعيليين ولا حتى الكيفية التي توجه بها إلى قلعة قوهستان. وتعددت الآراء حول ذلك فذكرت الاحتمالات التالية:

الاحتمال الأول: أنه استدرج للذهاب إلى القلاع، رغماً عنه حيث صدرت أوامر إلى فدائيي الإسماعيليين باختطاف الطوسي وحمله إلى قلعة آلموت، وأن الفدائيين ترصدوه في أطراف بساتين نيسابور، وطلبوا إليه مرافقتهم إلى القلعة المذكورة، وأنه امتنع من ذلك فهددوه بالقتل، وأجبروه على مرافقتهم، وأنه كان يعيش هناك سنواته شبه أسير أو سجين (٢٦)، وهو احتمال مستبعد حيث إن نيسابور في تاريخ الاستقرار كان قد تم إحراقها من قبل المغول خلال غزو جنكيزخان، هذا من جهة ومن جهة ثانية فإنه لم يذهب بدايةً إلى آلموت كما سيأتي.

الاحتمال الثاني: إن الخواجة الطوسي كان قد "أرسل إلى ابن العلقمي رسالة مع قصيدة يمدح فيها السلطان العباسي، ولما وصلت الرسالة إلى ابن العلقمي الذي كان قد سمع بشخصية الخواجة وعلمه وخبرته ووعيه، لم يستحسن للخواجة ان يكون على صلة بالسلطان، فلم يجب عن رسالته"(<sup>(W)</sup>)، أدى ذلك إلى انقطاع السبل به، وهو الأمر الذي ألجأه للاستقرار في القلاع، وذلك للأمن على نفسه، ولا يمكن اعتبار هذا الاحتمال مورداً للبحث لضعفه في القلاء سنة ١٦٥هـ، وهو الأمر المتفق الشديد، حيث إن تاريخ استقرار الخواجة الطوسي في القلاع سنة ١٦٥هـ، وهو الأمر المتفق

عليه ـ كان في وقت لم يكن المستعصم حاكماً (تولى الخلافة سنة ٦٤٠هـ) ولا ابن العلقمي وزيراً الذي استوزر سنة ٦٤٠هـ(٧٨).

الاحتمال الثالث: وهو احتمال وسطي بين الاحتمالين: وينصّ على أن الخواجة الطوسي، "ذهب مختاراً إلى ناصر الدين، وخلال مقامه عنده حدث ما عكر صفو ودادهما فنقم عليه ناصر الدين واعتبره سجيناً لديه، ثم أرغمه على مصاحبته إلى "ميمون دز" حيث عاش سجيناً لا يبرح مكانه (٢٧).

الاحتمال الرابع: ذكر أنه ذهب بناءً على أن "ناصر الدين عبد الرحيم بن أبي منصور، الإسماعيلي حاكم قوهستان وجه الدعوة لزيارته في قوهستان، فلبّى الطلب ونزل عليه سنة الإسماعيلي حاكم قوهستان وجه الدعوة لزيارته في قوهستان، فلبّى الطلب ونزل عليه سنة عنده، ومهّد له الإمكانيات التي تكفل له التخصص والانصراف إلى التأليف والتحصيل، فصادفت الدعوى هوى في نفس المدعو الشريد المذعور، ورأى أنه وجد المأمن الذي يحميه فقبل الدعوة وسافر إلى قوهستان (١٠٠٠).

ويرجح الاحتمال الأخير عدة قرائن، حيث إن قلاع قوهستان تقع على الحدود الغربية لخراسان، وهي جزء من إقليم نيسابور وتجاور منطقة طوس، وفي الوقت نفسه بقيت سالمة بعد الغزو المغولي الأول، ووفرت قلاع الإسماعيليين في تلك الفترة ملاجئ آمنة لأولئك الذين لم يتمكنوا من مغادرة خراسان بالكلية. وكان الزعيم المحلي قوهستان ناصر الدين أميراً محبأ لعلم واجتمع في بلاطه الآمن العديد من رجال العلم من الإسماعيليين وغير الإسماعيليين في الذين تابعوا اهتماماتهم الفكرية دونما تدخل كما تذكر المصادر التي أرخت للإسماعيليين في إيران (١٨). وما يزيد هذا الرأي ترجيحاً ما ورد في مقدمة الخواجة الطوسي لأخلاق ناصري بعد أن خرج من قلاع الإسماعيليين. وهو الكتاب الذي ألفه لناصر الدين محتشم نفسه. حيث نراه في المقدمة يؤكد على عنوانين اثنين: الأول أن الظروف هي التي ألجاته للاستقرار في القلاع، والثاني أنه كان ـ خلال وجوده في القلاع ـ مضطراً للعمل بالتقية كي يوقي "نفسه وعرضه"، وكان مضطراً لمسايرة عادتهم من مدح ساداتهم وكبرائهم. حيث يقول:

كان تحرير هذا الكتاب... في وقت كنت قد اخترت فيه الجلاء عن الموطن مضطراً بسبب تقلّب الدهر، فأصفدني القدر في قوهستان، وشرعت في التأليف للسبب المذكور في صدر الكتاب في ضوء ما قال الشاعر:

ودارهم ما دمت في دارهم وأرضهم ما دمت في أرضهم

وما أثر من القول: "كلما يوقي المرء به نفسه وعرضه كتب له به صدقة": كتبت الديباجة المذكورة على ما يوافق عادة تلك الجماعة من الثناء والإطراء على ساداتهم وكبرائهم طمعاً في خلاص نفسى وعرضي (٨٢).

### مراحل الحقبة الإسماعيلية في حياة الخواجة الطوسي؛

بدأت صفحة جديدة في حياة الخواجة الطوسي عندما لبّى دعوة ناصر الدين محتشم إلى قوهستان. فقد كانت القلاع الإسماعيلية المكان الوحيد المستقر والآمن في تلك المنطقة، مقابل ما يعصف بها من قلق وتوتر، جراء الغزو المغولي الأول. هذا الاستقرار السياسي لا شك من أنه أعطى نوعاً من الاستقرار الفكري حيث إنه كان "ضيفاً عزيزاً في القلاع"، وقد مهد هذا التواجد في القلاع لعلاقة "غريبة بين النصير والتيار الإسماعيلي دامت زهاء ٢٨ سنة "٢٨.

يمكن تقسيم هذه الحقبة المتدة لفترة تزيد عن ربع قرن من استقراره في القلاع إلى مرحلتين: الأولى منهما مرحلة الاستقرار في قوهستان لدى ناصر الدين محتشم، والثانية بعد اصطحاب ناصر الدين محتشم له إلى إمام الإسماعيليين في تلك الفترة علاء الدين محمد حيث تنقل في تلك المرحلة بين عدة قلاع، على الرغم من أنه لا يمكننا تحديد تاريخ دقيق لبداية المرحلة الثانية، ولكننا يمكن بواسطة دراسة عدة قرائن أن نحدد تاريخ تقريبي، حيث أنه ألف أخلاق ناصري باسم ناصر الدين محتشم بين ٢٦٠ـ ٢٣٢هـ، ويبدو من الطالع الذي رسمه الخواجة في قلعة "لسر يوم ميلاد كيخسرو نجل علاء الدين محمد وشقيق ركن الدين خورشاه الإسماعيلي بتاريخ التاسع من رجب سنة ٢٦٣هـ، وعليه فإن المرحلة الأولى تمتد من سنة ٢٦٣هـ وحتى ٢٦٣هـ تقريباً: أي أن المرحلة الأولى تمتد بين خمس وسبع سنوات، أما المرحلة الثانية فهي الأطول حيث استمرت أكثر من عشرين عاماً. حتى حطّم هولاكو قلاع الاسماعيليين سنة ٢٥٣هـ وهـ (١٨).

تبدأ المرحلة الثانية بعد أن سمع إمام الإسماعيليين علاء الدين محمد بالخواجة الطوسي وعلمه، فطلب من ناصر الدين محتشم أن يجلبه إلى خدمته، فلم يكن هناك من مناص إلا إجابة الدعوى، فمضى ناصر الدين محتشم مصطحباً الخواجة الطوسي إلى الإمام علاء الدين محمد، حيث مركز الحكومة الإسماعيلية في (ميمون دز) $^{(60)}$ , ولم تطل فترة مكوث الخواجة نصير الدين في (ميمون دز)، حيث أدت نهاية حياة علاء الدين وتولّي أمر الإسماعيليين بعده ابنه الأكبر ركن الدين خورشاه إلى انتقال الخواجة الطوسي إلى قلعة (ألموت)، التي بقي فيها حتى استسلام ركن الدين خورشاه لهولاكو $^{(71)}$ , وبدأت على أثرها الحقبة المؤلية في حياة الخواجة الطوسى.

# طبيعة استقرار الخواجة الطوسي في قلاع الإسماعيلية:

انسحاباً على ما أسسه كل باحث حول ظروف وحيثيات توجه الخواجة الطوسي إلى قلاع الإسماعيليين، اختلفوا حول طبيعة هذا الاستقرار. فاعتبره البعض أنه كان سجيناً في القلاع رغم أنفه كما مرّ معنا. أما البعض الآخر فاعتبر أن هذا الاستقرار كان طبيعياً ومنسجماً مع شخصية وتركيبة الخواجة الطوسي الثقافية والمذهبية حيث يذهبون على أن تصير الدين الطوسي - بوصفه إسماعيلياً أو فلسفياً على المعموم -، قد صدر عن التيار نفسه وذلك من طبيعة الأشياء (١٨٨)، وقد استندوا في ذلك إلى أن الخواجة الطوسي لو كان سنياً لذهب إلى بغداد، وأقام فيها في ظل خلفاء بني العباس، ولو كان شيعياً لما تردد بالذهاب إلى الحلة أو الكوفة أو النجف الأشرف حيث الأسياد (١٨٠) [كذا] كان شيعياً لما تردد بالذهاب إلى الحلة أو الكوفة أو النجف الأن في هذا اللجوء ما يحقق رغباته وأمانيه، ويمهد السبيل أمامه لخدمة العقيدة التي رضع لبانها صغيراً [كذا]، ورعاها وسهر عليها كبيراً. وهذا ما جعله يهرع إلى قوهستان حيث طابت له الإقامة في ربوع العقيدة التي عليها كبيراً.

تولى الخواجة الطوسي خلال وجوده في القلاع وظيفة استشارية تعادل الوزارة في ظل علاء الدين، وبعد مقتل علاء الدين اتخذه الإمام الجديد ركن الدين وزيراً له، ثم "أناط به مهمة داعي الدعاة"، وهي أعلى مرتبة في الدعوة والدولة، وكان ذلك سنة ١٥٠هـ(١٠)، ويؤكد عارف تامر هذا التوجه من خلال نقله عن مخطوط موجود في مكتبته من القرن السابع يذكر فيه أن "نصير الدين بن محمد خدم الدعوة في عهد الإمامين علاء الدين وركن الدين"، وكان له دور مهم على مستوى الإمامة الإسماعيلية بعد سقوط القلاع الإسماعيلية على يد هولاكو حيث "أنقذ علم الإمامة وشمسها "شمس الدين" الذي عاد إلى عهد الستر لأمر يريده الله. وقد وفر له مكاناً من الأرض، فكان له خادماً وداعياً ينهل من فيض علومه، ويستمد منه القوة والمرفة (١٠١).

# ملاحظات حول طبيعة الاستقرار في القلاع الإسماعيلية،

الملاحظة الأولى: في تلك الظروف القاسية على مستوى الشرق الإسلامي بعد الغزو المغولي الأول، وصمود القلاع الإسماعيلية ـ حيث كانوا هم القوة الوحيدة الإسلامية التي بقيت متماسكة على مستوى المشرق الإسلامي ـ، أمام المد المغولي البربري، لم يكن الخواجة الطوسي الوحيد الذي لجأ إلى القلاع الإسماعيلية، لم لجأ اليها كثير ممن استطاعوا الفرار والنجاة (٢٠١)، وليس ذلك بمستغرب فالدولة الفاطمية كانت إسماعيلية وكانت على مستوى عالم من التسامح الثقافي والمذهبي فكان في جامع الأزهر ـ وهو المركز الثقافي والمذهبي الأساس للدولة ـ حلقة لكل صاحب مذهب، حتى مع من يختلف مع العقيدة الرسمية للدولة.

يؤكد ذلك ما ورد عن التجاء شمس الدين محمد عبد الحميد خسروشاهي الشافعي الشافعي الرده ٦٥٢-٥٨٠)، الذي كان أستاذاً في فنون الحكمة والطب، والعلوم الشرعية وأحد تلامذة الفخر الرازي في الحكمة، وسمع الحديث من مؤيد الدين الطوسي، وبعد وفاة الإمام الرازي أسافر إلى قوهستان، ومكث مدة عند محتشم شهاب، فهو شافعي ومن تلامذة الفخر الرازي: أي أنه كان أبعد ما يكون عن الانتماء إلى الإسماعيليين ومما يؤكد عدم انتمائه إلى الإسماعيلية توجهه بعد ذلك إلى الشام (٦٣)، حيث زاول التدريس فيها لمدة، وبعدها توجه إلى المال المعظم الأيوبي صاحب الكرك (١٤).

الملاحظة الثانية: إعتمد من سلم بأن ذهاب الخواجة الطوسي إلى القلاع كان منسجماً مع عقيدته، على أصل هو: أن العلاقة بين الإسماعيلين وباقي أصحاب المذاهب الأخرى من المسلمين في إيران، كان دونها موانع وحواجز نفسية تمنع التواصل العادي.

لكن الشواهد التاريخية لا تؤكد هذا الأصل، حيث يمكن اعتبار ما ورد عن مواصفات أبي الفتح منصور الملقب بشهاب الدين حيث كان متولياً قوهستان قبل ناصر الدين سالف الذكر حيث أورد صاحب كتاب طبقات ناصري أنه "عندما خلت خراسان من الجيش المغولي سنة ١٢٦هـ، ذهبت من اسفزار إلى قائن، ومنها إلى قلعة مريخت ولقيت محتشم شهاب ورأيته امرأ عالماً، حكيماً، كان يحتضن الغرباء، ويكرّم مسلمي خراسان الذين كانوا يذهبون عنده. وبلغ حبه للمسلمين والعلماء والغرباء وإكرامه إياهم بالمال درجة جعلت الملاحدة يكتبون إلى آلموت أنه يصرف أموال دار الدعوة كلها على المسلمين، فاستدعي على أثرها إلى آلموت (١٥٠)، ويذكر عن ناصر الدين محتشم قوهستان بأنه كان من أفاضل زمانه وأسخياء عهده، وكان "يعنى بالعلماء والفضلاء (١٥٠).

هذا على مستوى نواب الإمام الإسماعيلي، ونرى نفس الشاهد على مستوى الإمام الإسماعيلي نفسه: فإن التواريخ تفيد بأن علاء الدين محمد كان شديد الإيمان بالشيخ جمال الدين الجيلي ومريداً له، وكان يرسل إليه في كل سنة خمسمائة دينار من الذهب الخاص، فيصرفها لطعامه وشرابه، ولامه أهالي قزوين أنه ينفق على الناس ما يأتيه من ملك فارس، ويأكل ما يصله من الملاحدة، فقال الشيخ: إن أثمة الدين لم يُحلوا دمهم ومالهم، بيد أنهم أعطوا "الملاحدة" طواعية، فعطاؤهم حلال، وكان علاء الدين محمد يمن على أهالي قزوين بالشيخ جمال الدين الجيلي (٧٧).

الملاحظة الثالثة: بعد انتهاء الحقبة الإسماعيلية في حياة الخواجة الطوسي، قام بتغيير هام على مستوى شخصيته حيث أعلن أنه شيعى اثنى عشرى وليس إسماعيلياً كما سيأتي،

وبناءً عليه أجرى تعديلات على كتاب أخلاق ناصري الذي كان قد كتبه باسم ناصر الدين معتشم، واعتبر الدكتور عبد الأمير الأعسم أنه ولحين اكتشاف النسخة غير المعدّلة من الكتاب تبقى فرضية أن الخواجة كان إسماعيلياً خلال هذه الحقبة قائمة (١٨٩)، ولكن مدرس رضوي أورد الديباجة غير المنقحة ونوردها لإهميتها التاريخية بطولها تقريباً وهى:

حمد لا يحد . ومدح لا يعد يليق بشآن مالك المالك. الذي زان عبداً من عباده بعلية مكارم الأخلاق، التي هي محصول مدلول الأنفس والأفاق. كي تتعين طريقة التجريد التي هي ديباجة أعمال الخير، وفاتحة أبواب البر بتعليمه وتهذيبه المستقيم، وذلك بعد أن جعله مصدر رحمته ومظهر معرفته، وهو كالناس في ظاهره، لتتجسد وتتمثل حقيقة التوحيد التي هي خلاصة العلوم الدينية، ونقاوة المعارف اليقينية من غاية التجلي وفرط الظهور. ورفع الله عن بصائر وأبصار أهل هذا العهد وحاضري هذا الزمن غطاء الانتظار وحجاب الأسحار. وقد أظهرت كيان المعرفة ونور الإلهية بتسديد ملك الملوك صاحب الزمان، وترجمان الرحمن على الدنيا والدين، ظل الله في الأرضيين والعالمين محمد بن محمد بن الحسن ـ لذكره التسبيع ولأمره التقديس ـ المنوط نظام العالم وقوام بني أدم بقوام شخصه، الباعث على الرخاء واستمرار النوع الإنساني، والمربوط خلاص المخلصين، وأخلاق الموحدين بكلمة توحيده، بل بصرف وحدته مولى الأنام علاء الدين من سجدت جباه أشرافهم لما رأوا أشرفه:

## شخص تواضعت الدنيا لهيبته وإنما لا فوز في العقبى لمن عرفه

وذلك ليستفيض بأنواره ويفيد من أثاره كل شخص حسب استعداده ومن لم يسجد له طول عمره شكراً على هذه النعمة الجسيمة والمنة العظيمة، فهو ما فتى، مقصراً، وما زال قاصراً عن الوفاء لأدنى مراتب الحق. وقد وضع ساكنو هذه البقعة عنا أمرهم ونهيهم، وزمان حلّهم وعدهم في الكفّ الكافية، والقبضة الحامية لمجلس الشاهنشاه الأعظم والملك المعظّم ناصر الحق والدين كهف الإسلام والمسلمين ملك ملوك العرب والعجم أعدل ولاة السيف والقلم، ملك العالم وإيران عبد الرحيم بن أبي منصور أعلى الله شأنه وضاعف سلطانه، وبلاطه مرجع القوي والضعيف وملجأ الوضيع والشريف، ومعدن الجود والرحمة منبع الحلم والرأفة، لو سكن الناس لحظة واحدة عن الدعاء بدوام الدولة والاهتمام باستمداد النعمة استيفاء لمثل العقل والكياسة. وتد الله سبحانه وتعالى أطناب هذه الدولة والنعمة بمسامير الخلود ... أنه وهب العقل والجود. إن الغرض من تهذيب هذا التشبيب وتمهيد هذا الترتيب في حضرة هذا والمظيم الموفق ضعفها الله بالسعادات وقرنها بالكرامات أثناء ذكر لكتاب الطهارة (١٠٠٠).

وهي كما ترى تسليم بعقيدة التعليم وهي العقيدة المركزية في عقائد الإسماعيليين. أما الديباجة الجديدة، والتي يبرر فيها هذا التغيير فترد كالتالي:

أما بعد فقد قال محرر هذه المقالة ومؤلف هذه الرسالة محمد بن محمد الطوسي المعروف بالنصير: كان تحرير هذا الكتاب الموسوم بأخلاق ناصري في وقت كنت قد اخترت فيه الجلاء عن الموطن مضطراً بسبب تقلّب الدهر، فأصفدني القدر في قوهستان، وشرعت في التأليف للسبب المذكور في صدر الكتاب في ضوّ ما قال الشاعر:

ودارهم ما دمتُ في دارهم وأرضهم ما دمت في أرضهم

وما أثر من القول: كلما يوقي المرء به نفسه وعرضه كتب له به صدقة : كتبت الديباجة المذكورة على ما يوافق عادة تلك الجماعة من الثناء والإطراء على ساداتهم وكبراتهم طمعاً في خلاص نفسي وعرضي. ومع أن ذلك السياق يخالف العقيدة ويباين طريقة أهل الشريعة والسنة، لكن لا حيلة لي. ولهذا السبب أنشئت خطبة الكتاب على الوجه المذكور، ولما كان مضمون الكتاب يعتوي على فن من فنون الحكمة ولا يرتبط بموافقة أو مخالفة مذهب ونحلة. فقد رغب في مطالعته طلاب الفوائد على اختلاف عقائدهم، وانتشرت نسخ كثيرة منه بين الناس. بعد ذلك لما تكرّم علي الله جلّت أسماؤه بواسطة عناية ملك العصر عمّت معدلته، فمن علي أنا العبد الشكور بمخرج من ذلك المقام المذموم، ولما وجدت جمعاً من أعيان الأفاضل وأرياب الفضائل قد شرفوا هذا الكتاب بشرف مطالعتهم، ونظروا إليه بعين الرضا، أردت أن أبدل ديباجة الكتاب التي لم ترق لأحد، وذلك من أجل أن تتطهر من وصعة من يبادر إلى الإنكار والتغيير قبل الوقوف على حقيقة الحال، ومعرفة الضرورة الداعية إلى ذلك المقال من غير مسلحظة قبول القبائل: "لعل له عندراً وأنت تلوم"، ففي ضوء هذه الفكرة، أوردت هذه الديباجة بدلاً من سابقتها لله يكون (أول الدين) ثقالاً. ولو وقف أرباب النسخ على هذه الكلمات، وجعلوا مفتتح الكتاب على هذا النسق كانوا أقرب إلى الصواب" (١٠٠٠).

أي أن متن الكتاب لا يوجد ما يؤيد المذهب الإسماعيلي بل كل المسألة تدور حول الديباجة والإهداء، لذا فإن هذا لا يساعد القائل بإسماعيلية الخواجة خلال وجوده في القلاع لإسماعيلية بل كانت عبارة عن تقية تقتضيها وقاية النفس والعرض والولد(١٠١١).

الملاحظة الرابعة: من أهم نتاج الخواجة الطوسي في المرحلة الإسماعيلية التعليقات على الإشارات والتنبيهات التي رد فيها على ملاحظات الفخر الرازي على الشيخ الرئيس ابن سينا. نيث يذكر في نهاية التعليقات، حول ظروف إقامته عند الإسماعيلين:

"رقمت أكثرها في حال صعب، لا يمكن أصعب منها حال، ورسمت أغلبها في مدة كدورة

بال، بل في أزمنة يكون كل جزء منها، ظرفاً لنصة، وعذاب أليم، وندامة وحسرة عظيمة، وأمكنة توقد كل أن فيها زبانية نار جعيم، ويصب من فوقها حميم، ما مضى وقت ليس عيني فيه يقطر، ولا بالي مكدّر، ولم يجيء حين لم يزد ألي، ولم يضاعف همي وغمي... وما لي ليس في امتداد حياتي زمان ليس معلوء بالحوادث المستلزمة للندامة الدائمة والحسرة الأبدية، وكأن عيشي، أمر جيوشه غموم، وعساكره هموم، اللهم نجني من تزاحم أفواج البلاء، وتراكم أمواج العناء، بعق رسولك المجتبى ووصيه المرتضى، صل الله عليهما وألهما وفرج عني ما أنا فيه، بلا إله إلا أنت وأنت أرحم الراحمين (١٠٠٠).

حاول البعض أن يعتبر أن هذه الشكوى جاءت بعد أن لاحظ انعسار قوة الإسماعيليين أمام جبروت جيوش المغول (١٠٣)، ولكن ما ورد في مقدمة الزيج الإيلخاني ما يعارض ذلك حيث يقول الخواجة الطوسى:

ولما وصل [هولاكو]، هذه الأرجاء مباركاً بادر إلى قمع الملاحدة، واستولى على أمصارهم وقالاعهم، وأباد فدائييهم، وعندما سيطر على مدن الملاحدة: كنت أنا العبد الأحقر نصير الطوسي قد وقعت في فخّ الملاحدة، فأخرجني وأمر بإنشاء مرصد للكواكب (١٠٤).

الملاحظة الخامسة: من الناحية الثقافية اعتبر الباحث عارف تامر أن من جملة القرائن على كونه إسماعيلياً، عدم العثور "على أي نص لنصير الدين الطوسي نرى أنه في نقد الفلسفة الإسماعيلية (١٠٠٥)، وبمراجعة مؤلفات الخواجة الطوسي أبدى رأيه في العقائد الإسماعيلية وكفّرهم في رسالة الإمامة: حيث لم يرهم من عداد الفرق الإسلامية، وبعد أن ذكر عقيدة الشيعة الإمامية باشتراط العصمة في الإمام قال:

لو أن معترضاً قال: إن الإسماعيلية قائلة أيضاً: بأن الإمام منصوب من قبل الله، وأنه لا يخل بواجب، ولا يرتكب قبيحاً، فيجب كونهم على الحق، أقول إنهم خارجون عن الملة بادعائهم قدم الأجسام، وغيرها من الخرافات، ولا ينفون إخلال الواجبات وارتكاب المقبحات عن الإمام، بل يقولون كل ما فعله الإمام طاعة، وإن كان كذباً أو ظلماً أو شـرب خمر أو زنا مثلاً، فظهور قولهم ما نعدهم في سائر الأقوال (١٠١).

من خلال ما مرّ من ملاحظات يمكن الذهاب إلى الفرضية التالية:

إن الخواجة الطوسي أنهى تحصيله العلمي في زمن الغزو المغولي الأول، وفي تلك الظروف الاجتماعية والسياسية الخانقة، تمت دعوته إلى القلاع الإسماعيلية في قوهستان، ومع معرفته بمواصفات القائم على القلاع في قوهستان ـ وهي من توابع المنطقة التي يعرفها في خراسان ـ، الإيجابية تجاه العلماء. عندما تمت دعوته من قبل ناصر الدين قبل الدعوة طواعنة.

أما أزمته الحقيقية فقد بدأت عندما تم أخذه إلى الإمام الإسماعيلي علاء الدين محمد، ولهذه الأزمة عدة أسباب: أولها ما نقل عن شخصية علاء الدين محمد من أنه كان يعاني أعراضاً نفسية صعبة، حيث كان كما يقول الباحث الإسماعيلي عارف تامر: بإنه مصاباً بما يسمى الماليخوليا، بحيث أصبح من الخطورة على أي إنسان أن يقربه، أو يفضي اليه بأنباء لا تسره أو لا ترضيه (١٠٧٠).

ومن جهة أخرى فإن طبيعة الأحداث التي كانت موجودة في البلاط الإسماعيلي من مؤامرات ومن علاقات متوترة حيث تم قتل الإمام علاء الدين محمد من قبل أحد حجابه، بالإضافة إلى ما مر ذكره في الديباجة المنقحة من أخلاق ناصري، كل ذلك يؤكد لنا أن طبيعة هذه الظروف كانت تجعله سجيناً أو شبه سجين لدى الإمام الاسماعيلي. أما على مستوى كونه إسماعيلي العقيدة فإن ما أوردناه على إضافة ما تم ذكره على مستوى نشأته وعائلته ودراسته تتاقض هذا الرأى.

# طبيعة النتاج الثقافي خلال المرحلة الإسماعيلية:

امتدت الحقبة الإسماعيلية بالخواجة الطوسي من سن الثامنة والعشرين وحتى سن السابعة والخمسين، ورغم الظروف الصعبة كلها، والتي ورد شكواه منها، كانت حقبة غزيرة على مستوى الإنتاج العلمي و هي الفترة الخصبة في ما كتب وبحث في الفلسفة والرياضيات والعلوم العقلية (١٠٨)، حيث إن من الواضح أن ناصر الدين قد هيأ للخواجة أسباب الراحة كي يستطيع تقديم ما يحقق الطموح الإسماعيلي فترجم النصير استجابة لرغبة ناصر الدين محتشم كتاب طهارة الأعراق لأبي علي مسكويه وزاد عليه مطالب جديدة وسماء أخلاق محتشمي أما في الفلسفة فقد ألف أهم ما كتبه وهو شرح الإشارات والتنبيهات لابن سينا، أما في المنطق فكتب أهم كتاب منطقي لديه وأوسع ما كتب بعد منطق الشفاء وهو كتاب أساس الاقتباس وحقق وحرر أهم ما نتجه على مستوى الهندسة والرياضيات، وثمانية عناوين في علم الفلك، وسيأتي تفصيل ذلك نبو أثار الخواجة الطوسي العلمية.

أما على مستوى الإنشاءات العلمية فإنه أنشأ مرصداً في القلاع على ما يظهر، حيث يرد ن المغول أحرقوا "المراصد والخرائط الفلكية التي أقامها حجة الإمام نصير الدين"(١٠٠٠). خلال وجوده في قلاع الإسماعيليين كان لديه شهرة في أوساط النخبة العلمية، حيث يورد بن الفوطي عن علم الدين قيصر الأسفوني" (١٤٤-١٤٥هـ) الذي كان مستقراً في مدينة حماة في بلاد الشام، أنه قال: كتب إليّ الحكيم نصير الدين الطوسي من بلاد الإسماعيلية كتاباً يتضمن أسئلة من الحكمة صدره:

سلام على العلامة المتبحر على علم الدين الحنيفي قيصر وأجبته عن كتابه وصدرته بقولى:

سلام على المهدي السلام تحية تضوع من الفاظها عبير عنبر (١١١)

وهذا يدل على أن صلاته العلمية خلال إقامته في القلاع الإسماعيلية كانت موجودة، وأنه كان معروفاً في طبقة العلماء والمهتمين بعلوم الأوائل على حد تعبيرهم.

# القصيل الرابع

# الطوسى الحقبة المغولية (١٥٤-١٧٢هـ)

الحقبة المغولية في حياة الخواجة الطوسي هي التي أكسبته شهرته الواسعة، وقد امتازت بعدة مفاصل كان لها الأثر الهام في تقويم المؤرخين لشخصية الخواجة الطوسي: الأول من هذه المفاصل انتقاله من معسكر الإسماعيليين إلى معسكر هولاكو بشكل مباشر بعد القضاء على الدولة الإسماعيلية، أما الثاني فكان إعلانه بأنه شيعي اثنا عشري، في حين كان الثالث مسيره في ركاب هولاكو أثناء غزو بغداد للقضاء على الدولة العباسية، وقد انتهت هذه الحقبة من حياته بعد أن عاش ٧٥ عاماً بوفاته، وفي ما يلي سنبحث في ما ذكرناه بالتفصيل.

# الانتقال من قلاع الإسماعيليين إلى معسكر المغول:

بدأ هولاكو حركة الغزو بالقضاء على دولة الإسماعيليين وهي التي لم يستطع الغزو المغولي الأول إسقاطها. بعد أن وصل هولاكو إلى حدود قلعة آلموت، أرسل شمس الدين والي هرات مبعوثاً عنه إلى ركن الدين خورشاه إمام الإسماعيليين ليطالبه بالنزول من القلعة والاستسلام، وإلا فليعد نفسه للحرب. وكان الخواجة نصير الدين الطوسي، "ومعه جمع من الأكابر يعيشون القلة يومئذ، فشجّعوا الملك على الطاعة من وحي المسلحة، وحثوه على أن يتعامل مع مبعوث هولاكو بإحسان (۱۲۲۱)، وبعد عدة مراسلات وطلبات بين أخذ ورد نزل ركن الدين خورشاه من قلعة آلموت إلى معسكر هولاكو، وبرفقته الخواجة نصير الدين الطوسي وأصيل الدين الزوزني، والوزير مؤيد الدين وأبناؤه رئيس الدولة وموفق الدولة، وهبط من القلعة التي كانت ملاذاً لهم على امتداد قرنين من الزمن (۷۷۱عـ۲۰۱۶هـ)، وكان هذا الحدث إيذاناً بأفول نجم الإسماعيليين النزاريين في إيران (۱۲۳).

يؤرخ الخواجة الطوسي هذا الحدث شعراً بقوله ما تعريبه: "لما حانت سنة ٦٥٤ه، وفي صباح يوم الأحد غرة ذي القعدة قام خورشاه ملك الإسماعيلية من على عرشه ووقف بين يدي هولاكو (١٤٠٠)، قتل هولاكو ركن الدين خورشاه وعائلته ومن معه بعد حين، واستثنى من ذلك

الخواجة الطوسي وموفق الدولة ورئيس الدولة، حيث احتفظ بالثلاثة وأمر بضمهم إلى معسكه (١١٥).

في سنة 30.4 هـ انقضت الحقبة الإسماعيلية من حياة الطوسي، وأصبح وهو في السابعة والخمسين من عمره، يسير في ركاب الجيش المغولي. وفي السنة نفسها ـ كما يذكر بعض الباحثين ـ، أعلن بشكل رسمي أنه ينتمي إلى المذهب الشيعي الاثني عشري وهو ليس من الملاحدة (١١١).

## ملاحظات حول انتقال الطوسي إلى معسكر المغول:

إن التحاق الخواجة الطوسي بمعسكر هولاكو، و"تخليه، هكذا، بسهولة عن المقيدة الإسماعيلية، وموافقته على اصطحاب هولاكو عند فتح بغداد (١١٧٠)، قد عرضه لسيل من الاتهامات والملاحظات، وسنقوم فيما يلي باستعراض أبرزها ومناقشتها على ضوء القرائن والشواهد التاريخية.

### اتهامه بنصيحته لخورشاه بالاستسلام لهولاكو،

يُثار اتهام للخواجة الطوسي بأنه كان وراء النصيعة التي وُجهت لركن الدين خورشاه، التي تنص على الموافقة على الاستسلام لهولاكو، وهو الشيء الذي كان هولاكو يطلبه من خورشاه على لسان الرسل التي أوفدها، حيث كان الخواجة نصير الدين على حد تعبير عارف تامر يزيّن له الاستسلام (۱۱۸)، وهنا يدور التساؤل، فهل هذه النصيحة كانت نصيحة صادقة وواقعية، أم أنه كان بنصيحته هذه كان متواطئاً مع المغول، حيث كان قد قام في وقت سابق أبالكتابة إلى هولاكو، ليضمن على الأقل حياته، ومستقبله عند سقوط آلموت (۱۱۱).

إن الجواب النهائي والحاسم على هذا الرأي، لن يكون إلا بنظرة تقويمية إجمالية على إنجازات الخواجة الطوسي، وتحديد المسلحة التي تصب فيها هذه الإنجازات، وهو الأمر الذي سنفصله عندما سنتحدث عن النشاط العملي للخواجة الطوسي وآثار هذا النشاط، ولكننا يمكن أن نرى شاهداً على أن هولاكو فعلاً وضمن مشروعه بإنشاء الدولة إلايلخانية، كان يريد التعاون من الحكام والأمراء كافة ولم يكن يلجأ للقتل إلا عندما كان ذلك يصب في مصلحة المشروع الذي كان ينوي تحقيقه. وعندما كانت مصلحته تقتضي القتل، فإنه كان يقوم بذلك بشكل وحشي للغاية (١٢٠)، وكان يستفيد من هذا الفعل لجهة إرعاب من بقي من الأعداء، لدفعهم إلى الاستسلام (١٢٠).

يمكننا أن نرى ذلك، خيلال المرحلة الأولى من غزوه، عندميا كان لا زال شعار الغزو هو

القضاء على الملاحدة الإسماعيليين، فإنه لم يقتل حكام القلاع كافة، فهذا ناصر الدين محتشم قوهستان، لما أرسل [هولاكو] الملك شمس الدين كرت حاكم هرات مبعوثاً عنه إلى القلمة المحصنة التي يقيم فيها ناصر الدين محتشم ليدعوه إلى طاعته، إمتثل لأمر هولاكو وذهب إليه برفقة الملك المذكور وهو يحمل هدايا كثيرة، وذلك في السابع عشر من جمادى الأولى سنة ١٥٤هـ، ....، فبرّه هولاكو، ونصبه حاكماً على مدينة تون (١٣١)، هذا على مستوى الأبخاص وسلامتهم الشخصية، أما على مستوى التجمعات البشرية والمدن فقد سلم في العراق: البصرة وتستر ومنطقة خوزستان، أما في الشام فقد سلمت مدينة دمشق، جراء التجاوب مع طلب هولاكو بذلك (١٣١). هذه القرائن تنفي أن تكون نصيحة الطوسي لركن الدين خورشاه نتيجة مراسلاته مع المغول، بل هو رأي يمكن أن يكون صحيحاً بحسب ظروف ذلك العصر، بغض النظر عن تقييمنا في هذا العصر لهذا القرار. هذا الأمر يكون مورداً للنقاش بعال كان الخواجة الطوسي في موقع من يقدم النصيحة لركن الدين خورشاه وليس كما هو وضعه وكما حققناه سابقاً يعيش بما يشبه وضع السجين.

## أسباب الإبقاء على حياة الطوسي وضمه إلى بلاد هولاكو،

يصور البعض، أن الخواجة الطوسي كان في موقع المختار والمريد للانضمام إلى معسكر المغول، وبالتالي فإنه رضي مختاراً على الالتحاق بهولاكو، ومعظم ما وجّه اليه من سهام النقد يتأتى من جراء موافقته على اصطحاب هولاكو له عند فتح بغداد (۱۲۲)، وبالتالي فإنه ارتضى على نفسه أن يسير ضمن هذه القوة التي جاءت لتحطم عزة المسلمين المعنوية، عبر القضاء على قاعدة الخلافة العباسية بغداد، والخليفة الذي بقي بمثل تلك المدة الطويلة العنوان المعلوي الجامع للمسلمين، وهو الذي قضى على هذه الدولة بشكل نهائي.

لكننا عند فعص المقدمات التي استند عليها هذا الرأي، نراها تفتقد للشواهد التاريخية، حيث إن هذا الرأي يستند إلى مقدمات: الأولى أن المقول رأوا بالخواجة الطوسي ذلك الشخص الذي يخدم مشروعهم، والثانية أن الطوسي اختار بمعض إرادته أن يسير في ركاب هولاكو، وبالتالي صار جزءاً من المشروع المغولي، والثالثة أنه قد يشعر من يقرأ ما ذكروه كأن لخواجة الطوسي كان الوحيد من شخصيات المسلمين الذي كان ضمن بلاط هولاكو.

لكننا إذا عدنا إلى الوقائع نرى: أن الطوسي كان أحد علماء بلاط الحاكم الإسماعيلي، هو بنظر الحكام والأمراء في ذلك العصر، ـ مهما بلغ احترامه كعالم ـ لا يعدو كونه أحد لموظفين، الذين كانت النظرة لهم أنهم أصحاب اختصاص وأصحاب فن، وبالتالي جزء من موجدات وغنائم] الحاكم المغلوب، التي إن شاء الحاكم المنتصر الاستفادة منهم فعل، وإلا قام بقتلهم، دون أن يجد أي غضاضة في ذلك: ونرى الكثير من الشواهد على هذا. فإذا عدنا إلى بدايات الفتح الإسلامي، نرى حكام الدولة الأموية قاموا "بترك الأمور على ما كانت عليه، وصرفوا النظر عن الدواوين فضلاً عن كتّاب الدواوين، مع أن الكثيرين من هؤلاء كانوا في خدمة البيزنطيّين (۱۲۰)، حتى قال آدم ميتز: "من الأمور التي يُتعجب لها، كثرة عدد العمال والمتصرفين غير المسلمين في الدولة الإسلامية، فكأن النصارى هم الذين يحكمون في بلاد الإسلام (۱۲۱)، ولكن ذلك لم يجعل هؤلاء الموظفين مسلمين، وكان العنصر الثاني من الموظفين من الفرس الذين كانوا يعملون في الدولة الساسانية، "حتى كانت الدواوين قبل عبد الملك بن مروان تستعمل اللفتين الفارسية واليونانية (۱۲۰)، واستمر ذلك على عهد الدولة العباسية حيث كان كثير من أصحاب الدواوين من أهل الديانات والقوميات الأخرى، ولا يمكننا أن نعتبر أن

أما بالنسبة إلى المغول فنحن نرى أنهم لم يخرجوا عن هذا السياق، فهم قبائل ليس لهم من المعرفة بإدارة الدول بشيء، و استطاعوا بقوتهم المسكرية إحتلال دولة مترامية الأطراف وبالتالي يحتاجون إلى كل كفاءة وفن يساعدهم في إدارة موارد هذه الدولة. ضمن هذا السياق يمكن ذكر عائلة الجويني كأحد الشواهد على ذلك، حيث انتقلت من المسكر المغولي، فشمس الدين محمد، كان صاحب ديوان السلطان محمد خوارزمشاه، و بعدها كان في المنصب نفسه عند نجله السلطان جلال الدين منكبرتي. بعدها نرى ولده بهاء الدين محمد بن شمس الدين محمد، يشغل منصباً عالياً في الحكومة المغولية، ثم نرى الحفيد قد عُين وزيراً في أواخر عهد هولاكو، فكان الوزير الأعظم خلال ما تبقى من عمر هولاكو وبعدها في حكومة خلفاء هولاكو، أبقاخان، وتكو دار: أي بقي في هذا المنصب ما يقارب اثنتن وعشرين سنة (١٢٨).

أما على مستوى أنواع الفنون التي كان يحتاجها المغول، فإن نص ابن الطقطقي ـ المعاصر لذلك الزمن ـ، يوضح هذه النقطة بشكل لا لُبس فيه، حيث يقول:

تختلف علوم الملوك باختلاف آرائهم، فأما ملوك الفرس فكانت علومهم حكماً ووصايا وأداباً وتواريخ وهندسة وما شبه ذلك، وأما علوم ملوك الإسلام فكانت علوم اللسان كالنحو والله والشعر والتواريخ. وأما في الدولة المغولية فرفضت تلك العلوم كلها، ونفقت فيها علوم أخرى وهي علم السياسة والحساب لضبط المملكة وحصر الدخل والخرج، والطب لحفظ الإبدان والأمرجة، والنجوم لاختيار الأوقات (١٢٩)، وما عدا ذلك من العلوم والآداب فكاسد عندهم (١٠٠).

هذا يعني أن أصحاب هذه العلوم "النافقة"، هم أصحاب فن مرغوب بهم للتواجد في البلاط المغولي. مما يزيدنا تأكيداً إلى ما أشرنا إليه، حادثة محيي الدين المغربي، حيث قال ابن العبري في تاريخ مختصر الدول حين قتل المغول الملك الناصر وجميع من كان معه في وفد كبير، ولم يخلص غير محيي الدين المغربي، وسبب ذلك كما جاء على لسانه: "بقيت أقول بصوت عال: إنني رجل منجّم، وأعرف بحركات الكواكب، ومعي كلام أقوله في خدمة السلطان ملك الأرض، فأخذوني وأقعدوني وراءهم مع جملة أتباعهم، وشرعوا بقتل الجماعة، وأنا صرت في خدمة الخواجة نصير الدين في الرصد بمراغة "(١٦١).

إذا تمت هاتان المقدمتان نرى على مستوى الوقائع، أن هولاكو أبقى ثلاثة أشخاص من بلاط خورشاه هم الطوسي والطبيبين موفق الدولة ورئيس الدولة، إذ كان عارفاً بمكانة الطوسي العملية والفكرية، وعارفاً كذلك بمكانة الطبيبين، فاحتفظ بالثلاثة وأمر بضمهم إلى معسكره ووجوب ملازمته (۱۲۳)، أما الطوسي فكان عالماً بالفلك وبالاختيارات، أما الأخران فكانا طبيبين، وبعد أن عرف المغول ما يتقنونه من فنون، فتلوا ركن الدين خورشاه وكل من كان معه، أما الطبيبان ونصير الدين الطوسي فقد "نجوا بذلك من القتل ثم ألزمهم صحبته فصحبوه في مراحله كلها (۱۳۳).

لذا فإن ما ذكروه من ملاحظات، لا يمكن أن يضع الخواجة الطوسي ممن كان في صف المغول ضد المسلمين، أو أنه كان يسعى لخدمة مشروع هولاكو. ويمكننا أن نضيف إلى ما سبق ما ذكره الخواجة الطوسي في القسم الرابع من كتابه أخلاق ناصري تحت عنوان سياسة الخدم وآداب اتباع الملوك لتوضيح رؤيته لصحبة الملوك:

آإذا لم يكن الفرد معيناً ومنصبًا لخدمة الملوك، فعليه أن لا يحاول التقرب منهم لأن صحبة الملوك محرفة كالنار، مفزعة كصحبة السباع، ومن كتب عليه أن يعيش بجوارهم وأن يعرفهم جيداً فإنه يفقد لذة العيش. وسيرة الشخص المعني بخدمة الملوك أن ينصرف كلية إلى عمله بانتباه تام، وعليه أن يكون دائم الحضور أمام من بخدم عندما يدعوه لثلا يتغير عليه ... وإذا كان المعني بأمر الملك وزيراً أو مستشاراً أو مؤدباً فعليه أن يعلم أن الملوك تشبه السيول المنصبة من الأعالي وأن التحايل عليها بالمهارة والرسالة والحكمة، هو السبيل إلى تفادي أضرارها، وللوصول إلى الهدف معها، والملوك لا يمكن التعامل معها بالأمر أو النهي، بل بالأمشال والنصائح والحكايات عن الملوك السابقين في ساعات الصفاء والتقبل والخلوة، وعلى الناصح أن يكون لبقاً بعيث لا يصدر الإرشاد عنه، بل عن الحاكم نفسه (١٦٠).

#### إعلان الطوسي أنه شيعي اثنا عشري،

أما المفصل الثاني الذي أثار التساؤل هو إعلان الطوسي عن نفسه أنه شيعي اثنا عشري وليس إسماعيلياً، حيث ذكر "عبد الله نعمة" و"عبد الأمير الأعسم" أنه في "١٤ شوال سنة ١٥٥هـ أعلن على أثر اتصاله بهولاكو أنه شيعي اثنا عشري" (١٥٠)، ويشير الدكتور الأعسم إلى أن إعلان نصير لعقيدته في بدء مسيرته التاريخية مع المغول، كان، من دون شك هدفأ سياسياً لهولاكو . فلماذا لا نفسر الموقف على أنه تم بطلب من هولاكو لكي يضمن تأييد الشيعة في العراق ضد خصمه اللدود خليفة السنة في بغداد (١٣٦٠).

وهذه الإشكالية تتلخص بعدة عناوين الأول: أن الهدف من الإعلان هو هدف سياسي وليس عقائدياً، والثاني أنه تم بطلب من هولاكو، والثالث أن سبب طلب هولاكو هو ضمان تأييد الشيعة في العراق لحملة هولاكو. ويمكن إيراد الملاحظات التالية:

أولاً: فيما ذكرناه آنفاً، من أن الخواجة من عائلة عريقة بالانتماء إلى التشيع الاثتي عشري، ودرس الفقه على وفق هذا المذهب: حيث إن دراسته الفقهية الأساس كانت في كتاب "غنية النزوع" الجزء الثالث وهو القسم الفقهي في الكتاب. ويضاف إلى ذلك تأكيده كفر الإسماعيليين في رسالة الإمامة، ولا يمكن الإشكال أن إعلان كفر الإسماعيلية، كان لهدف ما: حيث إنه لم يكن للإسماعيليين دولة ولم يكن لهم أي تأثير على مستوى العالم الإسلامي، كي يمكن أن يُدّعى على أن هذا الإعلان أتى في سياق مشروع سياسي بقصد تبرير قتالهم أو قتلهم.

ثانياً: ما ذُكر، أن هولاكو طلب إعلان ذلك من الخواجة الطوسي، في إطار شق معسكر الخليفة العباسي لتحييد الشيعة من المعركة، التي ينوي هولاكو شنها على بغداد، حيث إننا فيما أسلفنا ذكره على مستوى وضع الشيعة في العراق عشية الغزو المغولي خصوصاً شيعة بغداد، بحيث كانوا لا يستطيعون دفع الهجمات والأذى عنهم وعن أعراضهم، وبالتالي لن يشكلوا فارقاً على مستوى كفة المعركة وميزان القوة، ومن جهة أخرى فإن شيعة بغداد كانوا محيدين بشكل تلقائي نتيجة الأجواء النفسية التي كانوا يعيشونها كردة فعل عما كان يجري عليهم. ومن جهة ثالثة فإننا عندما ذكرنا مشاكل الجيش العباسي لم يشر أحد من المؤرخين أن عديده كان من الشيعة، وقد نال أفراد الشيعة ومقاماتهم المقدسة ما نال غيرهم عندما أستبحت بغداد.

ثالثاً: رأي علماء الشيعة الإمامية، الذين أجمعوا على: علمه، وتدينه، ووثاقته، في نقل الحديث وفي ترويج المذهب، وأثنوا عليه كثيراً، فهذا العلامة الحلي يذكر فيقول: "أفضل أهل عصره في العلوم النقلية وله مصنفات كثيرة في العلوم الحكمية والشرعية على مذهب الإمامية أما الشيخ بهاء الدين العاملي فذكره فقال: "سلطان أصحاب التدقيق بين البرية، أعظم حكماء الإسلام شأناً، وأعلاهم منزلاً ومكاناً، وأقومهم منهاجاً وطريقاً، وأصوبهم رأيا وتحقيقاً، وأرفعهم في معارج الإنتقان قدراً، وأنورهم في سماء العرفان بدراً، المخصوص من الله سبحانه وتعإلى بالفيض القدسي نصير الملة والحق والدين أما الفاضل المامقاني فقال عنه: (شيخ الثقاة والزجلاء)، وأثنى عليه المير مصطفى التفرشي في كتاب نقد الرجال فقال: أنصير الملة، قدوة المحققين، سلطان الحكماء والمتكلمين، انتهت رياسة الإمامية في زمانه إليه (١٣٠٠)، وقد مر في طيات البحث ما ذكره العلامة السيد محسن الأمين صاحب "أعيان الشيعة"، عنه. ولم يذكر أحد منهم أنه كان إسماعيلياً، ومما يمكن إيراده في عدم دقة نسبة العلماء المذهبية نسبة الشيخ الطوسي المعبر عنه بشيخ الطائفة، ـ وهو الذي قاموا بأحراق منبره مما أسلفنا ذكره تم نسبه إلى المذهب الشافعي: حيث "إن عديداً من أهل السنة نسبوه الشيخ الطوسي] إلى المذهب الشافعي على اختلاف تعابيرهم "(١٣٨).

رابعاً: يمكن ذكر ما يلي في إطار أنه كان شيعياً اثني عشرياً، وجوده ضمن سلسلة رواة الشيعة عن الأئمة، كما سيأتي. وما ورد من دفنه في مقام الإمام الكاظم عليه السلام وهو الإمام الذي يفترق باعتقاد إمامته نفسه أو اعتقاد إمامة أخيه إسماعيل، الشيعة الإمامية عن الإسماعيلية، خصوصاً مع ملاحظة ما سيرد من وصيته بالكتابة على قيره.

خامساً: ما ورد حول تاريخ الإعلان (المدهش)(۱۲۹)، من أنه يوم ١٤ شوال ٢٥٤هـ كوفت الإعلان عقيدته، لا يمكن التعويل على دفته خصوصاً مع ما أثبته مدرس رضوي من خلال ما ذكره حول، أن الخواجة الطوسي قد أثبت شعراً تاريخ نزوله مع ركن الدين خورشاه من قلعة آلموت هو ١ ذي القعدة سنة ١٥٤هـ، فبالتالي يكون تاريخ الإعلان قبل النزول من القلعة بعوالي الأسبوعين(۱۱۰).

# الخواجة الطوسي في بلاط هولاكو( ١٥٤\_٦٦٣هـ)،

التحق الخواجة الطوسي بمعسكر هولاكو بمجرد نزوله من قلعة ألموت وبقي ضمن البلاط المغولي حتى واقعة بغداد، بما يعني أنه لم يفارقه طوال هذه السنة (١٤١)، ولم يكن يعني لهولاكو الأنه كان عالماً بالفلك، ومستشاراً بالأحداث، وكاتباً للرسائل التي يطلبها هولاكو (١٤٦٠)، أما خلال واقعة بغداد فقد تطور وضعه إلى حد ما، فكان ضمن الوفد الذي أرسله هولاكو إلى بغداد بعد استسلام الخليفة العباسي، ومن ثم اصطحبه هولاكو معه في جمادى الأولى من

سنة ٦٥٤ إلى مراغة، التي أصبحت قاعدة الإمبراطورية المغولية الجديدة: بعد أن انتخبه هولاكو ليكون في خدمته كالوزير المشير (١٢٠)، بينما يشير ابن شاكر في خوات الوفيات إن الخواجة كان يعمل الوزارة لهولاكو من غير أن يدخل يده في الأموال، واحتوى على عقله حتى أنه لا يركب ولا يسافر إلا في وقت يأمره به (١١١).

أما الحدث الأكثر أهمية في هذه الحقبة، فكان في سنة ٢٥٧هـ، حيث بدأ فيها بمشروع مرصد مراغة بطلب من هولاكو<sup>(١١٥)</sup>، فأصبح عندها رئيساً لهذا المشروع العلمي مع ما يعنيه من أهمية خاصة لهولاكو الذي صرف عليه المبالغ الهائلة كما سيأتي، ثم يظهر الخواجة الطوسي بمنصب جديد، فنراه في سنة ٢٦٢ هـ بمنصب المتولي التام للأوقاف والتفتيش في شؤون البلاد عامة أن ويثبت المؤرخون زيارته إلى العراق في سنة ٢٦٢ هـ بغرض الاطلاع على الأوضاع العامة وأوضاع الأوقاف بشكل خاص (١٤١). وبقي في هذا المنصب إلى أن مات هولاكو في سابع ربيع الأول سنة ٢٦٣هـ بمدينة مراغة (١٤٠).

# الخواجة الطوسي وآبقا خان (٦٦٣\_ ٦٧٢ هـ)

تربع على العرش الملكي بعد موت هولاكو، نجله الأكبر وولي عهده آبقاخان (١٦٣ـ١٨٦هـ)، وقيل: "إن آبقاخان كان في البداية يرفض الحكم، ثم تصدى له بعد إصرار إخوته وسائر أمراء المغول، وتشجيع الخواجة الطوسي ونصائحه فجلس على العرش الملكي. وفي تلك اللحظة كتب الخواجة نصائح مفيدة وعرضها على آبقاخان، فأمر الأمير أن يقرأ الخواجة تلك النصائح في المجلس بصوت عال. وكان مستهل الرسالة التي كتبت لنصيحة السلطان كالآتي: يفيد التنجيم أن هذا العام عام القلق والاضطراب، وينذر المستقبل بأحداث مخيفة، والمتمردون يتربصون الدوائر، وليس في هذا العام رخاء كالأعوام الخالية (١٩١١)، بقي النصير محتفظاً بمنصبه كوزير (١١١)، وبقي على اهتمامه بالعلماء حيث أكرمهم بالصلات، وعين لكل واحد منهم راتباً شهرياً، وواصل الخواجة ومرافقوه عملهم في المرصد (١٩٠٠).

أما عن طبيعة العلاقة بين الخواجة الطوسي وآبقاخان وما يسودها من ثقة بشخص وعلم الخواجة الطوسي، فقد يمكن استنتاجها من خلال ما ذكره رشيد الدين فضل الله الوزير في كتاب جامع التواريخ عن علاج الطوسي لآباقاخان:

ّذهب الملك المغولي إلى الصيد في الثالث والعشرين من شهر صغر سنة ٦٦٩ هـ، وصادف أن جرحت يده بقرن ثور جبلي، فانقطع أحد شرايينها ولم يتوقف نزف الدم، فسمح الأمراء لرجل يدعى قورجان فأخذ هذا قوسه فنزعه بإحكام ثم ضرب بوتره على موضع الجرح فورم وتوقف نزف الدم. وعانى الملك كثيراً بسبب الورم الذي أصبح كالكيس. ولم يجرؤ الأطباء الكبار على فتع الجرح. وتعهّد سيد العالم نصير الدين الطوسي أن لا يصل إلى الملك مكروه لو فتع الجرح، واستدعى أبا العزّ الجراح لفتع الجرح. ففتحه وعقمه، فسكن الألم وتخلص الملك من العناء بعد أسبوع مضى على فتع الجرح "(٥١).

من خلال هذا النص نستنتج عدة ملاحظات:

اولاً: إن آبقاخان يثق بعلم الطوسى عندما تعهّد له أن لا يصله مكروه.

ثانياً: إن آبقا خان يثق بشخص الطوسي أنه يريد الخير له.

ثالثاً: إن الخواجة الطوسي أقدم عندما أحجم غيره من الأطباء الكبار، مما يعني أن معرفته بالطب توازى بالحد الأدنى الأطباء الكبار.

رابعاً: إنه في موقع يسمح له بالقيام على الإشراف على العملية الجراحية التي جرت للخان المغولي، حيث استدعى هو الجراح.

إضافة إلى منصبه في البلاط نراه وفي سبيل القيام بمنصبه على مستوى الإشراف على الأوقاف والتفتيش على الشؤون العامة في البلاد كان يقوم بجولات في أنحاء الدولة الإيلخانية المترامية الأطراف، حيث يورد المؤرخون أنه "في سنة ٦٦٥ هـ سافر إلى خراسان وقوهستان واستغرقت هذه السفرة أكثر من سنة، رجع بعدها إلى مراغة سنة ١٦٧هـ"(١٥٠).

بعدها وصل إلى موقع، أصبح يستطيع التأثير على قرارات الخان، حيث يورد ابن الفوطي نصاً هاماً يوضح لنا الموقع الذي وصله الطوسي في أواخر حياته، وفي سنة ١٧٧هـ تحديداً نرل آبقا خان على رغبة وزيره الطوسي فزار بغداد، وكان في خدمته الأمراء والعساكر ونصير الدين، وعبر دجلة وتصيد في أراضي قوسان حتى بلغ قريباً من واسط، ثم عاد إلى بغداد ونزل بالمحول وأمر بالإحسان إلى الرعايا وتخفيف التمغان [كذا] وحذف الأثقال عنهم (١٥٣)، فلم يكن هدف الرحلة الزيارة والسياحة فقط، بل إنه كان ما يشبه جولة اطلاعية نرى نتائجها من خلال الأمر بالإحسان إلى الرعايا، وتخفيف الضرائب عنهم.

# وفاة الخواجة الطوسي:

خلال الزيارة آنفة الذكر إلى العراق في سنة ٦٧٦ هـ، أصيب الخواجة الطوسي بالمرض، ومات على أثر ذلك في المرض، وكان ذلك غروب يوم الاثنين الثامن عشر من ذي الحجة، ـ يوم الغديرـ، سنة ٦٧٢هـ الموافق لسنة ١٢٧٤م، وله من العمر ٧٥ سنة ١٩٧١م.

وقد شيّع جثمانه صاحب الديوان شمس الدين الجويني الوزير وعلماء بغداد وأعيانها

وحشد غفير من الناس، وأخذوه إلى الكاظمية وحضروا له قبراً في جهة أقدام الإمامين العظيمين الكاظم والجواد عليهما السلام، فظهر سرداب فدفنوه فيه، ومما يذكر أنه أوصى أن ينقش على قبره هذه الآية الكريمة "وكلبهم باسط ذراعيه بالوصيد" (١٥٥٠).

وقد قام بعض الأمراء القاجاريين بعد حوالي سنة قرون بتجديد قبر الخواجة الطوسي، حيث نرى أنه قد نُقش على قبره "آلا إن أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون هذا مرقد سلطان الحكماء المحقّمين محمد بن محمد بن الحسن الطوسي قد عمر في عهد سلطنة السلطان بن السلطان والخاقان بن الخاقان ناصر الدين شاه قاجار خلّد الله ملكه وسلطنته... جناب الأمير أمجد أشرف معتمد الدولة فرهاد ميرزا أدام الله شوكته كتبه في ١٣٠٤هـ (١٥٠١).

### أولاده

ترك الخواجة الطوسي ثلاثة أولاد، أكبرهم كان صدر الدين علي، وأوسطهم أصيل الدين حسن، أما الأصغر فهو فخر الدين أحمد (١٥٧).

كان صدر الدين علي، عالماً وقد تولّى شؤون المرصد في حياة أبيه، وكان له دور في علم الفلك. وبعد وفاة أبيه، اضطلع بأكثر أعمال أبيه ومناصبه وكان رئيساً لمرصد مراغة لفترة من الزمن، وفي سنة ٦٨٧ كُفّت يد صدر الدين وإخوته أولاد الخواجة عن النظر في أوقاف العراق، وأعيد الأمر فيها إلى حكام بغداد ثم عاد الأمر إليهم في سنة ٦٨٨هـ(١٩٥٨).

وكذلك كان أصيل الدين، أديباً، عالماً، مهندساً، حكيماً؛ وكان قد لازم أباه في (آلموت) و(ميمون دز) وبعد استسلام خورشاه، نزل من القلعة مع أبيه، والتحق معه بمعسكر هولاكو، وكان له دور في السياسة والشؤون الحكومية كأبيه وتولّى أعمالاً مهمة في حياة أبيه وبعد وعقه، شارك في مرصد مراغة مع أبيه وبعد وفاة أبيه ظل مشغولاً في المرصد مدة من الزمن. ولما مات أخوه صدر الدين تعهّد بالأعمال التي كان يقوم بها أيضاً، وحظي بالقرب من بلاط المغول، وذهب إلى الشام بمعيّة غازان خان، وولي إدارة الأوقاف فيها طول المدة التي كان السلطان مقيماً فيها هناك. وعندما قام السلطان أولجايتو بزيارة لمرصد مراغة، عيّن أصيل الدين منجّماً للبلاط وفوّض إليه شؤون المرصد، واختلف في تاريخ وفاته بين ١١٧ و١٧٤ الشيرازي كتابه (فعلت فلا تلم) الذي ألفه للرد على محمد بن علي بن الحسين المنجّم الحمادي باسم أصيل الدين، وأهداه اليه، وقال في مقدمته: "وخدمت به خزانة كتب مولانا وسيدنا قدوة العلماء وسلطان الحكماء ورئيس الأصحاب ظهير الأحباب أصيل الملة والدين

نصر الإسلام والمسلمين حسن بن محمد بن محمد بن الحسن الطوسي أدام الله علاءه!.... فلا سلب الله أهل العلم ظلّه، ولا أعدمهم إنعامه، وفضله (۱۰۹).

وكان أبو القاسم فخر الدين فيلسوفاً، ومنجماً، ولّي شؤون الموقوفات. حضر عند رشيد الدين الرازي وأخذ منه العلم، وكان في خدمة أرغون بن السلطان آبقاخان في شعبان ١٨٦هـ، وقد حضر إلى العراق سنة ٦٨٦هـ، بتكليف من أرغون وكما يعبر ابن الفوطي: والناس قد قعطوا، والأثمة من خير الوقف وخبزه قد قنطوا، فأجراهم فخر الدين على أحسن القواعد، وأدر أخبازهم ووظائفهم (١٦٠).

وقد أقام أحفاد الخواجة في أذربيجان منذ ذلك الحين، ولم يبارحوها. وتذكر أسماؤهم في كتب التاريخ أحياناً، ومن أحفاد الخواجة أشخاص كانت لهم مناصب عالية في الدولة الصفوية، وكانوا مراجع الناس في الشؤون المهمة. إن العائلة المعروفة إلى هذا الوقت ب (نصيري) أو (خواجه نصيري) أو (نصيري طوسي) المنتشرة حالياً في أرجاء إيران المختلفة مثل طهران ومشهد وأصفهان وغيرها إنما تنتسب إلى المحقق الخواجة نصير الدين الطوسي... وهذه العائلة ورجالها كانوا يعيشون في نهاية العظمة لدى الملوك ولا سيما ملوك الصفوية مبجلين لدى البلاط... ويبدو أن هذه الأسرة عاشت بعد المحقق الطوسي في أذربيجان ولا سيما في مدينة أرودوباد ثم تفرقت في البلاد (١٢١٠).

# رأي حول الحقبة المغولية من حياة الطوسي،

عاش الخواجة الطوسي في بؤرة الأزمة السياسية التي كانت تتنافس فيها القوى، وكان العامل الأهم والمؤثر الأساس في ذلك العصر المغول بشكل عام، وفي حياة الطوسي بشكل خاص، فمع أنه نشأ في عائلة شيعية وكانت دراسته المذهبية على يد المحدثين والعلماء البارزين من المذهب الشيعي الإمامي الاثني عشري، ولكن الغزو المغولي الأول جعل قلاع الإسماعيليين الملجأ الوحيد في ذلك العصر، الأمر الذي جعله يعيش لمدة طويلة في قلاع الإسماعيليين يحتاج إلى دليل.

بعدها نرى الغزو المغولي الثاني يخلصه من سجن الإسماعيليين، ولكنه يجبره على السير في ركاب هولاكو الذي كان يصيب العالم الإسلامي بالنكبة وراء النكبة، وهذا الانتقال من معسكر إلى معسكر مع مصاحبة ذلك للنكبات على العالم الإسلامي، "عرض هذا الرجل لنقد وانتقاد (۱۳۱۰)، فبعضهم اعتبر أن نصير الدين "هدف من وراء استيزاره لهولاكو إنقاذ ما يمكن إنقاذه من فلول الإسماعيلين (۱۳۳).

أما البعض الآخر اعتبر أنه كان عميلاً في خدمة المسكر المغولي، ولكنهم اختلفوا في أسباب عمالته، فرأى بعضهم، أن ذلك يعود إلى عدم التوازن النفسي الناتج عن القلق على المصير والخوف من المجهول، فهو "مهما قيل فيه، يبقى الرجل منزوع الثقة بنفسه، قلق الفكر، مضطرب العزيمة، همه الأكبر أن يرضى هولاكو عنه "(١٦١)، والآخر اعتبر أن عمله مع المغول جاء نتيجة حقد وكيد للإسلام والمسلمين نتيجة اعتناقه لتلك العقيدة المسماة النصيرية، حيث أن أتباع هذه العقيدة دائماً مع كل عدو على المسلمين، وعلى رأسهم مرجعهم نصير الدين الطوسي الذي دفع هولاكو إلى قتل الخليفة العباسي في بغداد (١٩٥٥).

وكان رأي آخرين أن وجوده كان في إطار مشروع وأن له الفضل في اختلاف طبيعة الغرو الثاني عن الأول. حيث استطاع بتأثيره على مزاج هولاكو أن يستحوذ تدريجياً على عقله وأن يوض شارب الدماء فيوجهه إلى إصلاح الأمور الاجتماعية والثقافية والفنية؛ كان فضل نصير الدين الطوسي على العالم الإسلامي بنجاة كثير من المدن الإسلامية في إيران والعراق وبلاد الشام من الحرق والاستباحة والتدمير والهتك والمذابح (١٦٠١)، وسنتعرض لهذه الاتهامات بالتفصيل ثم نحاكمها وفق الشواهد والقرائن التاريخية، كالآتي:

## الاتهام بالتحريض على غزو بغداد وقتل الخليفة،

كان على رأس أصحاب هذا الاتهام الشيخ ابن تيمية ـ وهو المعاصر للخواجة (٦٦١ـ٧٢٨هـ) ـ الذي ذكر في رسالته التي كتبها في الرد على النصيرية:

"هؤلاء القـوم المسـمـون بالنصـيـرية، وكـذلك القـرامطة والبـاطنيـة أكـفـر من اليـهـود والنصارى...، وهم دائماً مع كل عدو للمسلمين، ومن أعظم المصائب عندهم انتصار المسلمين على النتار. وإن النتار إنما دخلوا بلاد المسلمين وقتلوا خليفة بغداد بمعاونتهم، ومؤازرتهم، فإن مرجعهم نصير الدين الطوسي الذي كان وزيراً للملاحدة في آلموت هو الذي دفع هولاكو إلى قتل الخليفة".

أما عند من تابع ابن تيمية فكانت التهمة تكبر مع مرور الوقت، حيث لقّبه السبكي في كتاب طبقات الشافعية الكبرى بـ (الشيطان المبين)، وقال:

قيل لهولاكو: إن هذا الحاكم إن أريق دمه تظلم الدنيا، ويكون سبب خراب ديارك. فإنه ابن عم رسول الله صلى الله عليه وآله وخليفة الله في أرضه، فقام الشيطان المبين الحكيم نصير الدين الطوسي، وقال: يقتل ولا يراق دمه. وكان نصير الدين من أشد الناس على المسلمين. فقيل: إن الخليفة غمّ في بساط، وقيل: رفسوه حتى مات (١٧٣).

نستنتج من هذه المقدمات ما يلي: إن الطوسي من مراجع مذهب النصيرية، وهم ممن يريد

كيداً للإسلام، فبالتالي كان يريد هزيمة المسلمين ويرغب في محق الإسلام. إن الخواجة الطوسي هو من شجّع هولاكو على الدخول إلى بغداد، وبالتالي كان سبب هذا الخراب الذي أصاب بغداد. وإن الخواجة الطوسي، كان من أشد الناس على المسلمين خصوصاً في غزو بغداد، وهو من هوّن قتل الخليفة العباسي لهولاكو. ولكن هذه الاتهامات لا تستقيم مع الشواهد والقرائن التاريخية، إضافة إلى عدم انسجامها مع المسار العام لشخصية ومشروع الطوسي العلمي.

إن الأساس في اتهام الطوسي بأنه حرّض هولاكو على غزو بغداد يبتني على أن غزو بغداد . لم يكن في مشروع هولاكو منذ البداية، ثم نتيجة التحريض عدّل في خططه وقام بغزو بغداد . ولكننا إذا رجعنا إلى ما أثبته المؤرخون المعاصرون للغزو المغولي نراهم يذكرون وصيةً لمنكوخان عندما أرسل هولاكو في مشروع الغزو وتنصّ على ما يلي:

حافظ على تقاليد جنكيز وقوانينه في الكليات والجزئيات، وخص كل من يطيع أوامرك ويجتنب نواهيك في الرقعة الممتدة من جيحون حتى أقاصي بلاد مصدر، فتوجه إلى العراق وأزل من طريقك اللور والأكراد الذين يقطعون الطرق على سالكيها "(١٦٨).

وفيها نص واضح على أهداف حملة هولاكو، وهو الرقعة المتدة من جيعون حتى أقاصي مصر، أي بما يشمل المشرق الإسلامي والعراق وبلاد الشام ومصر. ثم نرى هولاكو عندما أرسل قائد بايجونويان ضمن حملة سبقته في التغلغل في الطرق التي سيسلكها، حيث كان قد طلب منه الوصول حتى بغداد، وعندما عاد إليه بدون تحقيق المطلوب منه، نراه يعتذر ويقول له: إني لم أقصر وإنما بذلت ما في مقدوري، فقد أخضعت الأقاليم الممتدة من باب الري، حتى حدود الروم والشام ماعدا بغداد . فقال هولاكو: "يجب أن تعود لكي تستولي على تلك الولاية حتى شاطئ البحر من يد أبناء الفرنج والكفار" (١٩٠١)، وهنا يتبدى أن الهدف بغداد قبل أن ينتهي من غزو الإسماعيليين وقبل أن يلتحق به الطوسي. ويؤكد أهداف الغزو ما ذكره الخواجة الطوسي في مقدمة الزيج الإيلخاني حيث يقول: "من النيات الطيبة لمنكوخان، أنه أرسل إلي أخاه هولاكو من نهر جيحون، وفوض إليه أمر الحكومة من الهند إلى حيث تغرب الشمس (١٠٠٠).

ويؤكد هذه الحقيقة كارل بروكلمان فيقول: إن هولاكو ما كان في حاجة إلى ان يحرضه الشيعة من الفرس، كالطوسي مثلاً، على قصد بغداد والاستيلاء على هذه الغنيمة الباردة. ويذكر في هذا الإطار الدكتور مصطفى جواد معلقاً على هذا الاتهام: كأني بهؤلاء المؤرخين يريدون أن يبحثوا لكل من قتله المغول عن رجل محرض لهم على قتله، كأنهم من نوع الإنسان الميكانيكي الذي يخترع الآن في هذا العصر ولا يفعل بالتحريك(١٧١).

يصور لنا النص الاتهامي الذي يتحدث عن تهوين الخواجة الطوسي قتل الخليفة العباسي، بأن هولاكو كان متردداً بقتل الخليفة العباسي وكان دون هذا الفعل حواجز نفسية ولكن ذلك رأي وادعاء واضح الضعف أمام من يطلع على تاريخ هولاكو والمجازر التي ارتكبها، ورغم ذلك سنناقش هذا الاتهام وفق الشواهد والبينات التاريخية، فإذا رجعنا إلى وصية منكوخان إلى هولاكو التي حددت الخطوط العريضة للحملة، حيث يرد فيها:

وخصُّ كل من يطيع أوامرك ويجتنب نواهيك في الرقعة المتدة من جيحون حتى أقاصي بلاد مصر، بلطفك وبأنواع عطفك وإنعامك. أما من يعصيك فأغرفه في الذلة والمهانة مع نسائه و أبنائه وأقاربه وكل ما يتعلق به . وإذا بادر خليفة بغداد بتقديم فروض الطاعة فلا تتعرض له مطلقاً، أما إذا تكبر وعصى فالحقه بالآخرين من الهالكين (١٧٢).

والنص السالف يوضح ان الخليفة العباسي وإمارته كانت من أهداف الغزو وبالتالي فإن اتهام الخواجة الطوسي بأنه قام بتهوين قتل الخليفة العباسي، بما يعنيه ذلك من كون هولاكو متردداً بدايةً في هذا الفعل، لا يستقيم مع الشواهد التاريخية من جهة، ولا من حيث طبيعة حروب المغول وسماتهم العامة من جهة أخرى.

#### دور الطوسي خلال غزو بغداد:

أما على مستوى دور الخواجة الطوسي خلال غزو بغداد، يحدثنا المؤرخون، بأن همه قد انصرف إلى إنقاذ حياة أكبر عدد ممكن من أرواح الناس وخاصة العلماء. حيث استصدر من هولاكو أمراً، يقضي بأن يقف عند باب الحلبة ويؤمن الناس للخروج من هذا الباب فأخذ الناس يخرجون جماعات كثيرة (١٧٣).

ومن ضمن العلماء الذين أنقذهم يمكن ذكر عز الدين عبد الحميد بن أبي الحسين هبة الله المدائني البغدادي المعتزلي المشهور بابن الحديد (٥٨٦-١٥٥هـ). وهو أحد الأدباء والشعراء والمؤرخين في القرن السابع الهجري. كان ضمن علماء البلاط العباسي حيث عمل في الديوان مع أخيه موفق الدين أيام المستنصر والمستعصم. وأصبح كاتباً للديوان في محرم سنة ١٦٩هـ. أسر عز الدين وموفق الدين على يد المغول في غزو بغداد ثم أطلقا وأنقذا من القتل بواسطة الخواجة نصير الدين الطوسي (١٧٤). فكيف تستقيم هذه الأفعال مع ما ذكره المتهمون بأنه كان من "أشد الناس على الإسلام".

في المقلب الثاني نرى أن هناك من تجاوز الحد في جعل الخواجة الطوسي يستطيع التأثير بحد كبير على هولاكو حيث ذكروا أنه استطاع أن يصل إلى حد تعديل مزاج هولاكو، وأن يستحوذ تدريجياً على عقله، ويروض شارب الدماء فيوجهه إلى إصلاح الأمور الاجتماعية والثقافية والفنية؛ حيث كان من فضل نصير الدين الطوسي أن مصير قزوين، وهمذان، والدينور، وكرمنشاه، وحلون، وأسد آباد والبصرة، وتستر، وكل مدن خوزستان، ثم بغداد، وبعد ذلك ديار بكر ومدن الجزيرة وحماة وحمص والمعرة ثم دمشق وصولاً إلى غزة لم يكن مصيرها مصير بخارى وسمرقند، التي استباحها الغزو المغولي الأول حرفاً وتدميراً وأسراً وانتهاكاً لكل المحرمات (۱۷۵)، ولكن ذلك يمكن اعتباره طرف الإفراط في تقييم تأثير الخواجة الطوسي على هولاكو حيث إن وصية منكوخان تحدد أسلوب التعاطى مع الولايات بقوله:

كذلك ينبغي أن تجعل رائدك في جميع الأمور العقل الحكيم والرأي السديد وأن تكون في جميع الأمور العقل الحكيم والرأي السديد وأن تكون في جميع الأحوال يقطأ عاقلاً وأن تخفف على الرعية التكاليف والمؤن وأن ترفه عنهم. وأما الولايات الخرية فعليك أن تعيد تعميرها في الحال(٢٧١).

أما الخواجة الطوسي فيذكر في مقدمة الزيج الإبلخاني حين يتحدث عن هولاكو فيقول: واحتضن الفنانين وطلب منهم عرض فنونهم (w)، فالمطلوب أن يتم إنشاء دولة وليس مجرد غزو مع نهب وحرق، ولا يمكن فهم إعمار الولايات الخربة، وتخفيف التكاليف والمؤن، ثم أن يرفه عنهم، إلا أنه في مشروع إنشاء دولة، وفعلاً كما رأينا تم إنشاء الدولة الإيلخانية. ومما يؤكد هذا الرأي، ما ذكره ابن الفوطي: عندما تحدث عن لقمان بن محمد بن عبد الله، فقال عنه:

كان من أولاد الأعيان بمراغة، ولما استقرت الأمور لهولاكو، وقضى على الأعداء، ونزل الخواجة الطوسي بمراغة، اقتضت الآراء السلطانية وتقدم إلى مولانا نصير الدين أن يجمع إلى مراغة من كان قد انتزح منها في فترة المغول إلى بلاد العرب. وعين فخر الدين لقمان الذي كان لبيباً حسن السيرة. فتوجّه إلى إربل، والموصل، والجزيرة، ومن كان قد سكن هذه البلاد. فجاء منهم ما ينيف على خمسمائة بيت. وكان بين انتزاحهم ورجوعهم مدة أربعين سنة (۱۷۸).

نرى هنا سعياً لعودة من انتزح للعودة وإعمار البلاد، ونرى دوراً غير محدد للخواجة الطوسي في الموضوع فهل كان هذا رأياً اقترحه على هولاكو، أم أن دوره لا يعني إلا أنه منفذ لآراء هولاكو؟ لعل فيما سيلي ما يساعد في الإضاءة على دور الطوسي. حيث أنه في الوقت الذي كان هولاكو يحرص على أن يكون رجل الحرب الذي لا يرحم، كان يظهر نفسه بهيئة رجل الدولة الذي يُنعم على من يهادنه، فقد حضر عز الدين صاحب الروم عند هولاكو في حدود تبريز، وكان قد واجه المغول وحاربهم، فما كان من هولاكو إلا أن

عفا عنه، وتفاضى عن قتله. وكان الخواجة [الطوسي] حاضراً في تلك اللحظة فقال: إن السلطان جلال الدين خوارزمشاه وصل إلى تبريز على أثر هزيمته من المفول، وكان جنوده

يعتدون على الرعية وينهبون أموالهم قسراً وحينئذ قيل للسلطان أن يكف جنوده عن هذا العمل فقال: إننا في هذا الوقت غزاة للبلاد ولسنا مدبرين لشؤونها، ولا يشترط عند الغزو مراعاة شؤون الرعية فإذا ما صرنا حكّاماً فإننا سوف نغيث الملهوفين. أما هولاكو فقد قال: إننا بحمد الله غزاة للبلاد. ومدبّرون لشؤونها في آن واحد، نغزو ونرعى شؤون المطيعين ولسنا مبتلين بالعجز والضعف مثل جلال الدين (١٧٩).

وهنا نلاحظ الأسلوب اللطيف النسجم مع ما أورده في كتابه أخلاق ناصري في النص الذي سبق وذكرناه، حيث الخواجة الطوسي يستفز هولاكو بشكل إيجابي، للإعلان عن هذه النفحة "الحضارية"، التي لا تتعارض مع مشروع هولاكو الأساسي.

## الخلاصة والنتيجة،

يمكن أن نستنتج أن ما ورد من اتهامات غير دقيق ولا يتناسب مع القرائن والشواهد التاريخية والحالية، ويمكن تفصيل خلاصة ما تم استنتاجه بالنقاط التالية: إن مشروع الغزو الذي كُلف به هولاكو يستهدف ما يشتمل على بلاد المشرق الإسلامي، والعراق وبلاد الشام، وآسيا الصغرى، ومصر. وقد أوضح منكوخان السياسة التي يجب التعاطي على ضوئها مع الخليفة العباسي في بغداد، حيث كان مخيراً بين أمرين: فإما أن يبدي الطاعة أو يتم قتله. وكان مشروع هولاكو منذ البداية يستهدف إنشاء دولة، وليس مشروع غزو وسلب وحرق، لذا كان يحرص على نيل الطاعة وترك البلاد معمورة وإعمار ما خرب منها.

يمكن إضافة نقطة ترد تحت عنوان علاقة المغول مع المسلمين، حيث يصور لنا من يتهم المخواجة، بأن التعاون بين المغول والمسلمين كان محدوداً بالخواجة الطوسي أو محدوداً بطائفة، أو أهل مذهب معين، ولكننا نرى أن عمل المسلمين مع المغول كان واسعاً، حيث لم يكن من محيص أمام شريحة واسعة من المسلمين الا التعاون مع الأمر الواقع في ظل غياب أي مقومات للمقاومة.

يمكن مناقشة الموضوع من جهة المسوغات الشرعية للعمل مع المغول وهو كما ذكرنا أحد علماء المذهب الشيعي، هنا يمكن الاستفادة مما ذكره الشهيد الثاني وهو أحد أعلام الشيعة، حول ضوابط العمل مع حكومات الجور فيقول:

الفقهاء أمناء الرسل ما لم يدخلوا في الدنيا . فيل: يا رسول الله 1 وما دخولهم في الدنيا؟ قال: اتباع السلطان، فإذا فعلوا ذلك فاحذروهم على دينكم. وغيره من الأحاديث، واعلم أن القدر المذموم من ذلك ليس هو مجرد اتباع السلطان كيف اتفق، بل اتباعه ليكون توطئة له ووسيلة إلى ارتفاع الشأن، والترفع على الأقران وعظم الجاء والمقدار وحب الدنيا والرئاسة

ونحو ذلك، أما لو اتبعه ليجعله وصلة إلى إقامة نظام النوع إعلاء كلمة الدين وترويح الحق وقمع أهل البدع والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ونحو ذلك، فهو من أفضل الأعمال فضلاً عن كونه مرخصاً، وبهذا يجمع بين ما ورد من الذم وما ورد أيضاً من الترخيص في ذلك، بل من فعل جماعة من الأعيان كعلي بن يقطين وعبد الله النجاشي وأبي القاسم بن روح أحد الأبواب الشريفة ومحمد بن إسماعيل بن بزيع ونوح بن دراج، وغيرهم من أصحاب الائمة، ومن النقيهاء مثل السيدين الأجلين المرتضى والرضي وأبيهما والخواجة نصير الدين الطوسي. والعلامة بحر العلوم جمال الدين بن المطهر وغيرهم، وقد روى محمد بن إسماعيل بن بزيع وهو الثقة الصدوق ـ عن الرضا عليه السلام أنه قال: إن لله تعإلى بأبواب الظالمين من نور الله به أمور المسلمين، لأنه ملجنا المؤمنين من الضرر، وإليه يفزع ذوو الحاجة من شيعتنا، بهم يؤمن الله روعة المؤمن في دار الظلمة، أولئك نور الله تعإلى في رعيتهم يوم الظلمة، أولئك المؤمنون حقاً، أولئك أمناء الله في أرضه، أولئك نور الله تعإلى في رعيتهم يوم الشامة أولئك.

ما يمكن إضافته، إن اختلاف الأوضاع الاجتماعية والسياسية له الأثر الكبير على النظرة للأحداث والأشخاص، ولا شك أن نظرتنا إلى المغول ونحن نقرأ التاريخ، تختلف عن نظرة الناس الذين كانوا يعيشون في ذلك الظرف ويمكن رؤية ذلك، من خلال عدة أحداث جرت. فالخليفة العباسي مثلاً لم يكن يتوقع أنهم سيقتلونه؛ بل جلّ ما كان يعتقد أنهم أسوة بمن سبقهم من الدويلات التي سيطرت على الخلافة العباسية سيبقونه رمزاً معنوياً ويحكمون باسمه. أما العلماء الذين تم تعيينهم كقضاة من قبل الدولة المغولية، أو الذين تم جلبهم إلى مراغة حكما سيرد من فكانوا يتعاملون مع المغول كواقعة اجتماعية وتاريخية، خاصة أنهم كانوا ضمن الحدث ولا يمكن دراسة الموضوع إلا وفق رؤيتهم في خلال تلك الحيثيات والظروف. ومما يدلل على أن المغول كانوا يستفيدون من وجود هؤلاء العلماء لصلحتهم، وأن طبيعة العلاقة بين هؤلاء العلماء والمغول هشة جداً وحساسة، ما ورد، عن أن "من أكبر الأدلة على شر المغول وغدرهم بأصحابهم ورجال دولتهم مقتل فخر الدين بن نصير الدين الطوسي حيث قتله السلطان غازان سنة ٧٠٠هـ بمدينة سيواس رغم أن هذا السلطان قد أعلن إسلامه (١٨١٠).

#### هوامش وملاحظات الماب الثاني،

- (١) فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، ص ١٣، ومدرس رضوي، محمد تقي. العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص١١، والأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص٨، والأعسم، عبد الأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص٣٢، والنوري، حسين بن محمد تقي (١٣٤٥-١٣٢٥هـ)، خاتمة مستدرك الوسائل، ج٢، ص ٢٢٤، والحلى، ابن فهد، الهذب البارع، ج١، ص ٢١٣.
  - (٢) ابن كثير، البداية والنهاية، مج١٣، ص ٢٦٧، أورد اسمه (محمد بن عبد الله الطوسي).
- (٣) هدايت، رضا قلي، رياض المارفين، طهران، ١٨٨٨، ص ٤٠٤، نقلاً عن: فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه القلسفية والكلامية، ص ١٣.
  - (٤) وهو لقب خال أبيه ـ كما سيأتي ـ أبو طالب عبد الله بن حمزة الطوسي. حيث كان يُدعى بنصير الدين الطوسي.
- (٥) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٢٤، ومدرس رضوي، محمد نقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ١١، والحسيني الجلالي، محمد جواد، مقدمة تجريد الاعتقاد، مركز النشر التابع لكتب الإعلام الإسلامي، ط١٠، ١٩٤٧هـ. ص ١٧.
  - (٦) تامر، عارف، نصير الدين الطوسي في مرابع ابن سينا، ص ٤٢.
- (٧) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ١١، والمحقق الطبرسي، النوري. حسين بن محمد تقي (١٣٤٥-١٣٢٠هـ)، خاتمة مستدرك الوسائل، ج ٢، ص ٤٣٢، والأمين، محسن، أعيان الشيعة، ج ٩. ص ٤١٤،
- (A) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص70. فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وأراؤه الفلسفية والكلامية، ص17 . تامر، عارف، نصير الدين الطوسى في مرابع ابن سينا، ص £2 .
- (٩) يرد ذلك فيما يصطلح عليه بحساب الجمل، ويكون الحساب كما يلي: (ي=١٠ + أ=١ + ح=٨ + ر=٢٠٠ + ز=٧ + م=٠٠٠ + ز=٩ + + ن=٠٠ + ل=٢٠ + ا=١ + ح=٨ + ر=٢٠٠ + ز=٧ + ل=٢٠ + هـ=٥) = ٥٩٧.
  - (۱۰) د=٤ + ١=١ + ع=٧٠) = ٧٥.
  - (١١) مدرس رضوي، محمد تقى، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسى حياته وآثاره. ص ١٢.
    - (١٢) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمفول ونصير الدين الطوسي، ص ١٣.
- (١٢) الثامري، إحسان ذنون، الحياة العلمية زمن السامانيين، ص ٣١.
  (١٤) يذكر ذلك المقدسي: حين يتكلم عن السواد الأعظم من السلمين يقول: ولم أر السواد الأعظم إلا من أربعة مذاهب:
  أصحاب أبى خنيفة بالمشرق، وأصحاب مالك بالغرب، وأصحاب الشافعي بالشاش وخزائن نيسابور، وأصحاب
- اصحاب ابي حديمة بالشرق، واصحاب مالك بالمرب واصحاب السافعي بالساس وخران بيسابور، واصحاب الحديث بالشاس وخران بيسابور، واصحاب الحديث بالشام، وبقية الأقاليم ممتزجون، نقلاً عن: د.فياض، تاريخ الإمامية حتى مطلع القرن الرابع، ص ١٤- ٧٠ ونوقان وطابران مدن من إقليم طوس كما مرّ ذكره ، الخراسائي، واعظ زادة، مقدمة كتاب الرسائل العشرة للشيخ محمد بن الحسن بن على الطوسي، ص ١٢.
- (١٥) الري إحدى ضواحي طهران الحالية، وفيها مقام أحد أبناء الأئمة وهو الشاه عبد العظيم الحسني، فياض، عبدالله، تاريخ الإمامية وأسلافهم من الشيعة منذ نشأة التشيع حتى مطلع القرن الرابع الهجري، ص ٢٠٦٤ .
- (١٦) مدينة كربلاء كما يحدثنا التاريخ لم تكن إلا عبارة عن بيداء، والنجف الأشرف كان خراج الكوفة وهو الآن مدينة تعتبر الكوفة إحدى ضواحيها، ومدينة الكاظمين بدأت في العصر العباسي كمقبرة أنشأها المنصور عند تأسيس مدينة بغداد ما ليشت أن تحولت إلى حوزة ثم إلى مدينة نتيجة وجود مقام الإمام الكاظم (عليه السلام) ومقام الإمام الجواد (عليه السلام) ما يسمى بمقام الكاظمين (عليهما السلام)، راجع الأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، م. س. ص ٩.
- (١٧) تشيِّع المردوسي أمرِّ لا شبهة فيه، وقد أدى هذا التشيع أن يرفض العلماء المؤثرين في ذلك الوقت أن يُدفن في مقابر السلمين بحجة كونه (رافضياً) فتم دفته خارج القابر، الخراساني، واعظ زادة، مقدمة كتاب الرسائل العشرة للشيخ محمد بن الحسن بن على الطوسي، ص ١٢ .

- (۱۸) م. ن. ص ۷.
- (١٩) الخامنئي، السيد على، دراسة عن دور الشيخ المفيد، ص ٢٥.
  - (۲۰) دفتري. فرهاد، مختصر تاريخ الإسماعيليين، ص ۲٦٤.
- (٢١) علم الهدى المرتضى غني عن التعريف ولكننا نشير إلى كونه زعيم الطائفة الشيعية بعد الشيع الفيد. راجع مدرس رضوي، الملامة الخواجة نصير الدين الطوسي، ص١٤-١٤، والأمين، حسن، مستدركات أعيان الشيعة، دار التعارف، بيروت، ملا ١٠ ١٤٠٨، ص ١٩٩٠ ٢٠، والأعسم، عبد الأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٢٣-٣٠، و المحقق الطبرسي، النوري، حسين بن محمد تقي (١٢٤٥-١٣٢٠هـ)، خاتمة مستدرك الوسائل، م. س. ج ٢٠ ص ٢٢٠، ومقلد، على، نظام الحكم في الإسلام أو النبوة والإمامة عند نصير الدين الطوسي، ص ٢٩.
- (۲۲) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ۱۲۱ ـ ۱۲۲، والأمين. حسن. مستدركات أعيان الشيعة، ج ١، ص ۱۹۹ ـ ۲۰۰.
- (٣٢) الأمين، حسن، مستدركات أعيان الشيعةج ١. م ١٩٠٩، والنوري، حسين بن محمد تقي (١٢٤٥-١٣٢٠هـ). خاتمة مستدرك الوسائل، ج ٢، ص ٤٣٧. الأمين، محسن، أعيان الشيعة، ج ٩. ص ٤١٥.
- (٢٤) النوري، حسين بن محمد تقي (١٢٤٥- ١٣٤هـ). خاتمة مستدرك الوسائل. ج ٢. ص ١٤٠٢، مدرس رضوي. محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ١٢. الأمين. محسن. أعيان الشيعة، ج ٩. ص ٤٤٤.
  - (٢٥) النوري، حسين بن محمد تقي (١٣٤٥ ـ ١٣٣٠هـ)، خاتمة مستدرك الوسائل. ج ٢. ص ٤٢٢.
    - (٢٦) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص ١٦.
      - (۲۷) الأمين، محسن، أعيان الشيعة، ج ٩. ص ٤١٥.
- (٨٨) الأعسم، عبد الأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٢٧، وتامر، عارف، نصير الدين الطوسي في مرابع ابن سينا، ص ٤٤ ـ ٤٥.
  - (٢٩) المطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، تر . محمد هادي اليوسفي. دار التعارف. بيروت ـ لبنان. د ت.. ج٣. ص ٢٨٨.
- (۲۰) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وأثاره، ص١٤-١٤، والأمين. حسن،
   مستدركات أعيان الشيعة، ج ١٠، ١٩٩- ٢٠٠، والمطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، ج٢، ص ٢٨٨.
  - (٢١) أعيان الشيعة، ج ٩، ص ٤١٥، والأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، الغدير، ص ٥٩.
- (٣٢) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي. الغدير، ص ٥٩، الأمين، محسن، أعيان الشيعة. ج ٨. ص ٤١٥.
  - (٢٣) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ١٢.
- (٢٤) أعيان الشيعة، ج ٩. ص ٤١٥. والأعسم. عيدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي. ص ٢٩، والنوري، حسين بن محمد تقى (١٢٤٥-١٣٣٠هـ). خاتمة مستدرك الوسائل. ج ٢. ص ٤٢٦.
- (٣٥) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٢٩، والأمين. حسن، مستدركات أعيان الشيعة، ج ١، ص ١٩٩ .
  - (٣٦) تامر، عارف، نصير الدين الطوسي في مرابع ابن سينا ص ٤٥ . ولكنه لم يفصل المصادر التي استند إليها .
    - (٣٧) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٢٩.
    - (٣٨) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ١٩٩ ـ ٢٠٠.
  - (٢٩) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٢٩ .
- (٤٠) مدرس رضوي، محمد ثقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص١٣٥ـ١٣٥، والأمين. حسن. مستدركات أعيان الشيعة: ج ١، ١٩٩٩ـ ٢٠٠ . (١٤) مريد تن مريد مريد المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة
- (٤١) مدرس رضوي، محمد تقي، المالامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ١٦٧، والأمين. حسن. مستدركات أعيان الشيعة، ج ٢٠ ١٩٠٩- ٢٠٠، ويؤكد ابن كثير في البداية والنهاية دراسته عند معين الدين المصري بقوله: وأصل اشتغاله على معين الدين سالم بن بدران بن علي المازني المصري المعتزلي المتشيع، فنزع فيه عروقاً كثيرة منه حتى أفسد اعتقاده، البداية والنهاية، ج١٣. ص ٣٦٣.
- (٤٢) النوري، حسين بن محمد تقي (١٢٤٥ ١٣٢٠ ١٣٢١ هـ)، خاتمة مستدرك الوسائل. ج٢. ص ٤٢٧ ـ ٤٢٨ . كتاب غنية النزوع

ثلاثة أقسىام: القسم الأول علم الكلام. القسم الثاني أصول الفقه. القسم الثالث فروع الفقه والأحكام الشرعية. (السبزواري، علي بن محمد بن محمد القمي. جامع الخلاف والوفاق. مقدمة الشيخ حسين الحسني البيرجندي، ط١٠. إيران، باسدار إسلام، د. ت).

- (٤٣) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمفول ونصير الدين الطوسي، ص ١٦.
- (£2) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص١٤ـ١٢، والأمين. حسن. مستدركات أعيان الشيعة ج ١، ١٩٩٤-٢٠٠.
  - (٤٥) م. ن. ص ۲۰۰.
    - (٤٦) م. ن .
      - (٤٧) م. ن.
- (٨٤) ذكره الخواجة في رسالته ربط الحادث بالقديم بـ آستاذي الإمام السعيد فريد الدين محمد النيسابوري رحمه الله . عن مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ١٣١.
- (٤٩) مدرس رضوي، محمد تقي، الملامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ١٣٨، والمطهري، مرتضى. الإسلام وإيران، ج٢، ص٢٩٠
- (٥٠) بدوي، عبد الرحمن، التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، بحث: موقف أهل السنة القدماء بإزاء علوم الأوائل. اجتنس جولدتسهير، ص ١٥٨.
- (٥١) مدرس رضوي، محمد تقي، العـلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ١٢٨، والمطهري، مرتضى. الإسلام وإيران، ج٢. ص ٢٩٠.
- (٥٢) مدرس رضوي، محمد تقي، السلامة الخواجة نصيـر الدين الطوسي حيـاته وآثاره، ص ١٣٧، والأمين. حسن. مستدركات أعيان الشيعة، ج ١٠، ١٩٩ - ٢٠٠.
- (٥٣) مدرس رضوي، محمد تقي، المبلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حيناته وآثاره، ص ١٣٧، والأمين. حسن. مستدركات أعيان الشيعة، ج ١، ١٩٩ - ٢٠٠.
  - (٥٤) المطهري. مرتضى، الإسلام وإيران، ج٢، ص ٢٨٩.
- (٥٥) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصيير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص١٤-١٤، والأمين. حسن. مستدركات أعيان الشيعة، ج ١، ١٩٩ - ٢٠٠.
- (٥٦) نجم الدين كبرى الخوارزمي. من مشاهير وأكابر العرفاء، وإليه ينتهي كثير من مشايخ الطرق الصوفية، وهو تلميذ ومريد وصهر الشيخ روزبهان البقلي الشيرازي، له تلامذة كثيرون أشهرهم المولوي المشوي الرومي، كان يميش في خوارزم ولما هجم المغول على خوارزم أرسلوا إليه بالأمان بالخروج من البلد، ولكنه لم يقبل وقبائل حتى استشهد، المطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، ج٢، ص ٤٥١ ـ ٤٥٢.
- (۷۷) القسطنطيني، مصطفى بن عبد الله (حاجي خليفة). كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، دار الكتب العلمية. بيروت، ۱۹۹۲، ج ۱. ص ۹۰۰.
  - (٥٨) الحلبي، ابن زهرة، غنية النزوع إلى علمي الأصول والفروع، المقدمة، ص ٤٠.
    - (٥٩) الحسيني الجلالي، محمد جواد، مقدمة تجريد الاعتقاد، ص ٢٨.
  - (٦٠) النوري، حسين بن محمد تقي (١٣٤٥ ـ ١٣٢٠هـ). خاتمة مستدرك الوسائل، ج ٢، ص ٤٢٦ ـ ٤٢٧.
- (١١) العلامة الحلي. كشف المراد، ص١١ـ١٢، نقلاً عن: الحسيني الجلالي. محمد جواد، مقدمة تجريد الاعتقاد، ص ٢٩٠.
  - (٦٢) نقلاً عن: فرحات. هاني نعمان. الخواجة نصير الطوسي وأراؤه الفلسفية والكلامية، ص ٥٥٠.
    - (٦٢) الحسيني الجلالي، محمد جواد، مقدمة تجريد الاعتقاد، ص ٢٩.
    - (٦٤) الحسيني الجلالي، محمد جواد، مقدمة تجريد الاعتقاد، ص٣١ .
    - (٦٥) الأمين، محسن، أعيان الشيعة، دار التعارف، بيروت، ط١، ١٤٠٦هـ. ج٩. ص ٤١٧.
      - (٦٦) الحسيني الجلالي، محمد جواد، مقدمة تجريد الاعتقاد، ص ٢٩.
- (١٧) محمد بن شاكر في فوات الوفيات. نقلاً عن: النوري. حسين بن محمد تقي (١٣٤٥-١٣٢٠هـ)، خاتمة مستدرك الوسائل، ج ٢، ص ٤٧٢.

- (۱۸) القنوجي، صديق بن حسن، أبجد العلوم الوشي المرقوم في بيان أحوال العلوم، تع. عبد الجبـار زكار، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱۹۲۸، ج ۲، ص ۱۰۸.
  - (٦٩) فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، ص ٥٧٠.
- (٧٠) تامر ، عارف، نصيير الدين الطوسي في مرابع ابن سينا، ص ٤٤، وفرحنات، هاني نعمان، الخواجة نصيير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، ص ٥٧ .
  - (٧١) فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وأراؤه الفلسفية والكلامية. ص ٦٢.
    - (٧٢) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٢٩.
- (٦٢) الأعمىم، عبدالأمير، القيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٣٠، وتامر، عارف، نصير الدين الطوسي في مرابع ابن سينا، ص ٤٥.
  - (٧٤) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ١٣٦ ـ ١٢٧.
- (٧٥) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٢٠، وفرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، ص ٢٥، وتامر، عارف، نصير الدين الطوسي في مرابع ابن سينا، ص ٤٦.
  - (٧٦) درة الأخبار بدون تحديد الصفحة، نقلاً عن: نعمة، عبدالله، فلاسفة الشيعة، ص ٥٣٨ ـ ٥٣٩.
- (٧٧) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ١٦، نقلاً عن: مجالس المؤمنين لتور الله الشوشتري.
  - (٧٨) ابن كثير، البداية والنهاية، ج١٣، ص ٥.
  - (٧٩) أعيان الشيعة، ج ٤١، ص ٧ ، نقله عن شهاب الدين عبد الله بن فضل الشيرازي صاحب كتاب وصاف الحضرة .
- (٨٠) تامر، عارف، نصير الدين الطوسي في مرابع ابن سينا، ص ٤٦، والأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٢٤.٢٠، ويشير الدكتور الأعسم أن (قوهستان) هذه هي قصبة من قصبات خراسان، وبالتالي فإن انتقاله كان مأموناً في تلك الفترة، وهذا يؤكد قلة تتبع للأوضاع التاريخية في تلك الفترة التي كانت قد خلت خراسان فيها من المغول، كما مراً.
  - (٨١) دفتري، فرهاد، الإسماعيليون في العصر الوسيط، ص ٢٣٩.
  - (٨٢) مدرس رضوي، محمد تقى، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسى حياته وآثاره. ص ٣٢٩.
    - (٨٢) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٢١.
  - (٨٤) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ١٥.
- (٨٥) مدرس رضوي، محمد تقي، الملامة الخواجة نصيـر الدين الطوسي حيـاته وآثاره، ص ١٦. والأمين. حسن. الإسماعيليون والمفول ونصير الدين الطوسي. ص ١٣٦.
- (٨٦) الأمين. حسن، الإستماعيليون والمغول ونصبير الدين الطوسي. ص ٢٦. والخواجة نصبير الدين الطوسي وأراؤه القلسفية والكلامية. ص ٢٩. وتامر، عارف، نصير الدين الطوسي في مرابع ابن سينا. ص ٤٨.
  - (٨٧) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٣٣.
  - (٨٨) بحسب القاموس المحيط يجمع (سيَّد) بـ (سادة و سيايد) ولم يرد أنها تجمع (أسياد).
    - (٨٩) تامر، عارف، نصير الدين الطوسي في مرابع ابن سينا، ص ٥١ .
      - (۹۰)م.ن. ص ۴۸.
      - (٩١) م. ن. ص ٦٨ ـ ٦٩ .
      - (٩٢) الأمين، حسن، مستدركات أعيان الشيعة، ج ١، ص ١٩٧.
- (٩٢) كانت الشام في تلك المرحلة بيد الأيوبيين. وهي الدولة التي أنهت وجود الدولة الفاطميـة، وقضت على كافة الآثار الثقافية الفاطمية.
  - (١٤) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره. ص١٤٥\_١٤٥.
    - (٩٥) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ١٠٩.
      - (٩٦) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص ١٢٦.
- (٩٧) عين الزمان الجيلي جمال الدين الجيلي (وفاة ١٥١هـ)، كان عالماً كبيراً وأحد تلاميذ وأصحاب الشيخ نجم الدين

كبرى، الذي كان قد اختار خلال حياته اشي عشر شخصاً بوصفهم مريدين. وكان منهم الشيخ مجد الدين البندادي. والشيخ سعد الدين حمويه، والشيخ نجم الدين دايه، والشيخ رضي الدين علي لالا، والشيخ سيف الدين باخرزي، وكان للخواجة الطوسي علاقات وديّة مع الشيخ جمال الدين، وتبادلا الرسائل والشيخ جمال الدين كيلي، نقلاً عن: مدرس رضوي، محمد تقي، الملامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وأثاره، ص ١٥٨.

- (٩٨) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص٢٦ .
- (٩٩) مدرس رضوي، محمد تقى، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسى حياته وآثاره. ص ٢٦٦ـ٣٢٧.
  - (١٠٠) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره. ص ٣٢٩ .
- (١٠١) كان لدى الطوسي خلال إقامته في القلاع عائلة وبالحد الأدنى فإن الثين من أولاده ولدوا في القلاع، كما سياتي في أولاده.
- (۱۰۲) ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، شرح الطوسي، نصير الدين، تح. سليمان دنيا، دار النعمان، بيروت ـ لبنان. ط ١٩٩٢، القسم الرابع في النصوف، ص ١٦٤،
  - (١٠٣) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٣١.
  - (١٠٤) مدرس رضوي. محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص٢٤ـ٤٢.
    - (١٠٥) تامر، عارف، نصير الدين الطوسي في مرابع ابن سينا، ص ٧١ـ ٧٢.
- (١٠٦) الطوسي، الخواجة نصير الدين، تلخيص المحصل وثلاثون رسالة في الحكمة، تح. عبد الله نوراني، دار الأضواء، بيروت، طدا، ١٩٨٥، رسالة الإمامة، ص ٤٢٥،
- (١٠٧) تامر، عارف، نصير الدين الطوسي في مرابع ابن سينا، ٣٠، ومن المفيد التأكيد هنا أن الؤلف ينتمي إلى المذهب الإسماعيلي وهو معاصر،
  - (١٠٨) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٣١.
  - (١٠٩) فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، ص ٢٨.
- (١١٠) تامر، عارف، نصير الدين الطوسي في مرابع ابن سينا، ص ٦٩٠٦، نقلاً عن: مخطوط من القرن السابع موجود في مكتبته وقد سبقت الإشارة إلى هذا المخطوط،
- (١١١) علم الدين وهو قيصر بن أبي القاسم بن عبد الغني بن مسافر بن حسان بن عبد الرحمن الأسفوني (١٩٠٤هـ). كان مطّلعا على دقائق العلوم الرياضية، ملماً بالقراءات المختلفة، فقيهاً فذاً، محدثاً خبيراً عالماً جليلاً محيطاً بأسرار المذهب الحنفي، بعد أن أنهى دراسته في الشام والموصل استقل في حماة واعتنى به سلطان مظفر، وأناط به التدريس في المدرسة النورية، مدرس رضوي، محمد تقى، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وأثاره، ص ١٣٨٠
  - (١١٢) مدرس رضوي. محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ١٩.
- (١١٢) مدرس رضوي، محتمد تقي، السلامة الخواجة نصيبر الدين الطوسي حيناته وآثاره، ص ١٩، والأمين، حسن. الإسماعيليون والمغزل ونصير الدين الطوسي، ص١٣٥ـ١٢٨.
  - (١١٤) مدرس رضوي. محمد تقي. العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره. ص ١٩٠.
  - خورشاه بادشــــاه سماعيليان زتخت برخاست وبيش تخت هولاكو بايستاد
  - سال عرب جو ششصد وبنجاه وجار شد یك شنبه روز أول ذي قعده بامداد
    - (١١٥) الأمين. محسن، أعيان الشيعة، ج ٩، ص ٤١٦.
- (١١٦) الأعسم. عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي. ص ٤١، وفرحات. هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، ص ٥٥.
  - (١١٧) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٤١.
  - (١١٨) عارف تامر، نصير الدين الطوسي في مرابع ابن سينا، ص ٣٤.
  - (١١٩) الأعسم. عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٢٨.
- (۱۲۰) مثال على ذلك ما جرى على الوصل، حيث استسلم أمير الموصل بدر الدين لؤلؤ قبل سقوط بغداد، فأقره هولاكو على إمارة الموصل، ولكنه ما لبث أن توفي. فتولى بعده ولده الملك الصالح إسماعيل، وأعلن الثورة على المغول سنة ١٥٥هـ، بعدها استسلم الصالح إسماعيل، فتلوا ولده، ثم قاموا بسلخ وجه الملك الصالح إسماعيل وهو حيّ، وفتلوا

- أخاه الملك الكامل وكان طفلاً، راجع: الأمين، حسن، المغول بين الوثنية والنصرانية والإسلام، ص ١٥٨.
- (١٣١) سيرد تفاصيل ذلك من خلال إيرادنا للرسائل التي وجهها إلى أمراء الشام، حيث كان يستعمل الإعلام بالمجازر التي قام بها في الشام وغيرها، لدفع الأمراء للاستسلام، ويجب أن لا يغيب عن بالنا وصية أخيه منكو خان له.
  - (١٢٢) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وأثاره، ص ١٩٠.
    - (١٢٣) الأمين. حسن، المفول بين الوثنية والنصرانية والإسلام، ص١٥٧-١٦٠.
      - (١٣٤) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص٤١.
        - (١٢٥) فخري، ماجد، تاريخ الفلسفة الإسلامية. ص٣٦.
          - (١٢٦) الرافعي، مصطفى، حضارة العرب، ص ١١٥.
          - (١٢٧) الرافعي، مصطفى، حضارة العرب. ص ٢٢٣.
  - (١٢٨) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وأثاره، ص ١١٤.
- (۱۲۹) علم الاختيارات: هو علم يسمى علم التنجيم، وعلم الأحكام، والتنجيم يشمل الاختيارات. إذ كانت الاختيارات تدل على اختيار الوقت المناسب لإجراء عمل ما، وهو جزء من التنجيم، وقد فشا علم الاختيارات في العصور الإسلامية السابقة، حتى أنك تجد لكل خليفة أو أمير مستشاراً، له علم بالاختيارات يعود إليه في اختيار الأوقات المناسبة لأعماله الهامة، عن: نعمة، عبدالله، فلاسفة الشيعة، ص80، وكذلك نرى أنه كان للفلكين شأن كبير زمن السامانين، حيث كان الأمراء السامانيون يعيطون أنفسهم بمنجمين، وكان في بلاد الخوازمين منجمون يُسألون عن الأحوال الفلكية، عن الثامري، إحسان ذنون، الحياة العلمية زمن السامانين، ص197-197.
- (١٣٠) ابن الطقطقي (١٦٠-٩٠٩هـ)، نقـلاً عن: فرحـات، هائي تعـمـان، الخـواجـة نصـيـر الدين الطوسي وآراؤه الفلـــفـيـة والكلامية، ص ٣٠.
  - (١٣١) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ١٧٣ ـ ١٧٤.
    - (۱۳۲) الأمين، محسن، أعيان الشيعة، ج ٩، ص٤١٦ .
    - (١٣٣) الأمين، حسن، المفول بين الوثنية والنصرانية والإسلام، ص ١٣٣.
    - (١٣٤) مقلد، على، الأخلاق والسياسة والاجتماع عند نصير الدين الطوسي. ص ٢٢٨\_٢٢٧ .
  - (١٣٥) نعمة، عبدالله، فلاسفة الشيعة، ص٥٤٠، والأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٤١.
    - (١٣٦) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٤٢ .
    - (١٣٧) مدرس رضوي. محمد تقي. العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وأثاره. ص٧٢ .
  - (١٣٨) الخراساني، واعظ زادة، مقدمة كتاب الرسائل العشرة للشيخ محمد بن الحسن بن علي الطوسي، ص ١١. (١٣٩) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٤١ .

    - خورشاه بادشاه سماعيليان زتخت برخاست وبيش تخت هولاكو بايستاد
    - سال عرب جو ششصد وبنجاه وجار شد یك شنبه روز أول ذی قعده بامداد
- (١٤١) استسلم ركن الدين وبصحبته الطوسي في ١ ذي الحجة من سنة ١٥٤هـ، وكانت وقعة بغداد في منتصف محرم تقريباً سنة ١٥٦ هـ وبالتالي تكون المدة حوالي السنة، راجع حول التواريخ ما ذكرنا سابقاً حول الحقبة الإسماعيلية وما ذُكر حول غزو بغداد.
  - (١٤٢) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٤٢.
- (١٤٢) ابن كثير، البداية والنهاية . ج ١١، ص ٢٣٤، والأعسم. عبدالأمير. الفيلسوف نصيبر الدين الطوسي. ص ٤٦. والحسيني الجلالي، محمد جواد، مقدمة تجريد الاعتقاد، ص ٢٤.
  - (١٤٤) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ٦٧.
    - (١٤٥) ابن كثير، البداية والنهاية، ج ١٢، ص ٢٤٩.
- (١٤٦) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف تصير الدين الطوسي، ص ٤٦، والحسيني الجلالي، محمد جواد، مقدمة تجريد الاعتقاد، ص ٢٤.
  - : (١٤٧) ابن كثير، البداية والنهاية، ج ١٢. ص ٢٨٤.

- (١٤٨) مدرس رضوي. محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره. ص ٥٠.
  - (١٤٩) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٥٢.
- (١٥٠) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسى حياته وآثاره، ص ٥١.
- (١٥١) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره. ص ٥١.
- (١٥٢) مدرس رضوي، محمد تقي. العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ٥١. والحسيني الجلالي. محمد جواد، مقدمة تجريد الاعتقاد، ص ٢٦.
- (١٥٣) ابن الفوطي، الحوادث الجامعة، ص ٧٠. نقلاً عن: فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، ص٠٥ .
- (١٥٤) الآية سورة الكهف، آية ١٨، للتفصيل راجع ذيل تاريخ بغداد، تأليف محمد بن رابع السلامي، العراق، ص ٢٠٩. نقلاً عن: مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص٥٠، والأمين، محسن، أعيان الشيعة، ج ٩، ص٤٤٤، والأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص٥، والأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٥٥ ـ ٥٥.
- (١٥٥) الآية سورة الكهف، آية ١٨، للتفصيل راجع ذيل تاريخ بغداد، تاليف محمد بن رابع السلامي، العراق، ص ٢٠١، نقلاً عن: مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ٥٠، والأمين، محسن، أعيان الشيعة، دار التعارف، بيروت، ط ٢٠، ١٠٤هـ، ج ٩، ص ٤١٤، والأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص٩، والأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٥٥ ـ ٥٥.
  - (١٥٦) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ٥٢.
    - (۱۵۷) م. ن، ص ۵٦ .
    - (۱۵۸) م. ن، ص ۵۸.
- (١٥٩) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص٥٨٠٥، والأمين. حسن. الوطن الإسلامي بين السلاجقة والصليبيين، ص . ٣٤٤
- (١٦٠) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ٦١ـ٦٠، وأعيان الشيعة. ج ٣. ص ١٥٠.
- (١٦١) مدرس رضوي، محمد تقي، الملامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ٦٢. ومقدمة كتاب الرسائل النشرة، ص ٥٨.
  - (١٦٢) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٤١ .
  - (١٦٢) تامر، عارف، نصير الدين الطوسي في مرابع ابن سينا، ص ٦٢.
  - (١٦٤) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٢٤٢١.
  - (١٦٥) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ٧٠.
    - (١٦٦) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص ٢٩٢.
  - (١٦٧) مدرس رضوي، محمد تقى، الملامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص٧٢-٧٠.
- (١٦٨) الهمداني، رشيد الدين فضل الله، جامع التواريخ، نقلاً عن: الأمين، حسن، المغول بين الوشية والنصرانية والإسلام، ص. ١٢٠١٢١.
- (١٦٩) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي. ص١٥٥، علماً أن المقصود بالإفرنج الصليبيين، والكفار الأرمن والإغريق الذين كان يحتلون أجزاء عديدة من أسيا الصغرى.
  - (١٧٠) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص٢٤٤٢.
    - (١٧١) فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، ص ٢٩.
- (١٧٣) الهمداني، رشّيد الدين فضّل الله، جامع التواريخ، نقّلاً عن: الأمين، حسن، المغول بين الوشية والنصرانية والإسلام، ص ١٣-١٢١.
- (٧٣) المزاوي، تاريخ المراق بين احتىلالين، نقـلاً عن: فرحـات، هاني نعـمـان، الخـواجـة نصـيـر الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، ص ٤٠.

- (١٧٤) مدرس رضوي، محمد تقي، الملامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص٢٠٠-٢٠١.
  - (١٧٥) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص ٢٩٢.
- (١٧٦) الهمذاني، رشيد الدين فضل الله، جامع التواريخ، نقالا عن: الأمين، حسن، المغول بين الوشية والنصرانية والإسلام.
   ص ١٢٢.١٢١.
  - (١٧٧) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص٢٤-٤٢.
    - (۱۷۸) م. ن. ص ۲۲۲.
    - (۱۷۹) م. ن. ص ۲۷.
- (١٨٠) الشهيد الثاني، منية المريد في أدب المفيد والمستفيد، تح. رضا المختاري، مكتب الإعلام الإسلامي، إيران، ط ١٠ ١٤٠٩، ص ١٤٠٦
- (۱۸۱) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص٥٧، والأمين، محسن، أعيان الشيعة، دار التمارف. بيروت، ط ١٠ ٢- ١٤هـ، ج ٢، ص ١٥٠.



الخواجة الطوسي آثاره العلمية والتجديد العلمي

# تمهيد

ما وصل إلينا من آثار الخواجة الطوسي العلمية يُمثّل شخصية العالم خير تمثيل. حيث تظهر هذه الآثار عمقاً وتتوّعاً وغزارةً مع تفاوت في حجم ونوع هذه الآثار فمنها كتب موسعة، وبعضها رسائل تتفاوت بالحجم، وبعضها الآخر إجابات لاسئلة وردته، وكثير من الفوائد المختصرة، في مختلف المجالات العلمية والفلسفية. حيث تتسع الآثار لتشمل العلوم الرياضية (١)، والهندسية، والمثلثات، والفيزياء؛ والعلوم الفلكية، والجغرافية والتاريخ والعلوم الطبية والشعر وفنونه، والفلسفة، والكلام، والعرفان.

تأثر إنتاج الخواجة الطوسي بالحقب الزمنية التي كان يعيشها. وتمود طبيعة هذا التأثير بحسب أمزجة وتوجهات ورغبات الحكام، كما ذكرناه في نص ابن الطقطقي في الباب الثاني الذي يعرض فيه تأثير الحكومات السياسية في رواج بعض العلوم وتعطل أخرى. إن كان هذا التأثير السياسي أثر على الخواجة في إنتاج ما هو مرغوب من الحاكم، ولكنه لم يمنعه من إنتاج آخر يعبر عن رؤيته الفكرية والعقائدية. حيث نرى وخاصة في الحقبة المغولية، إنتاجاً للمباحث الكلامية التي تعبر بشكل أساس عن طبيعة عقيدة ومذهب الخواجة الطوسي.

إعتبر عدد من الباحثين ممن كتب عن الخواجة الطوسي، أن الخواجة كان موسوعياً في كتابته حيث بحث في مختلف أنواع العلوم<sup>(۲)</sup>، ولكننا نرى أن موسوعية الخواجة الطوسي فيما ألّف تتبع موسوعية الفلسفة في عصره، وإن كنا نريد أن نصنّف آثار الخواجة الطوسي العلمية، فإننا نفضل الاستفادة من منهجه نفسه في تقسيم الحكمة كما جاء في رسالة الحكمة، ونوردها بالنص الكامل لأهميتها:

الحكمة قسمان نظري وعملي: فالعملي ثلاثة أقسام: علم الأخلاق

وعلم المنزل

وعلم السياسة،

والنظرى ثلاثة أقسام:

طبيعي

ورياضي

وإلهى.

فالحكمة الطبيعية لها أصول وفروع أصولها ثمانية أقسام:

الأول: البحث عن الأمور العامة للأجسام الطبيعية كالحركة والسكون والنهاية واللانهاية.

الثاني: في أركان العالم وحركاتها وطبايعها وأماكنها الطبيعية ويشتمل على كتاب السماء والعالم.

الثالث: في الكون والفساد.

الرابع: في الآثار العلوية وما يلحق للأجسام العنصرية قبل الامتزاج كالتخلخل والتكاثف.

الخامس: في المعادن.

السادس: في النبات.

السابع: في الحيوان.

الثامن: في النفوس وقواها ويشتمل عليها كتاب الحاس والمحسوس.

فروع العلم الطبيعي سبعة أقسام:

الأول: الطب.

الثاني: أحكام النجوم.

الثالث: علم الفراسة.

الرابع: علم التعبير.

الخامس: علم الطلسمات، وهو مزج القوى السماوية بالقوى الأرضية، ليحصل مبدأ فعل غريب في الأرض.

السادس: علم النيرنجات وهو مزج قوى الجواهر الأرضية ليتخلص لها قوة يصدر عنها فعل غريب.

السابع: علم الكيمياء وهو تبديل الأجرام المعدنية بعضها ببعض حتى يحصل الذهب والفضة من غيرهما.

العلم الرياضي له أصول وفروع:

أصوله أربعة أقسام:

الأول: علم العدد .

الثاني: علم الهندسة.

الثالث: علم الهيئة.

الرابع: علم الموسيقى.

وفروعه ستة:

الأول: علم الجمع والتفريق.

الثاني: علم الجبر.

الثالث: علم المساحة.

الرابع: علم جر الثقيل.

الخامس: علم الزيجات والتقويم، وهو من فروع الهندسة.

السادس علم الآلات الفريبة كالأرغنون ونحوه وهو من فروع الموسيقي.

العلم الإلهي له أصول وفروع:

أصوله خمسة أقسام:

الأول: الأمور العامة مثل العلية والمعلولية.

الثاني: النظر في مبادئ العلوم الموضوعة تحته.

. ساعي . مستر عن مبدى مسوم موضوعه مست. الثالث: في إثبات العلة الأولى ووحدانيته وما يليق بجلاله عز وجل.

الرابع: في إثبات الحواهر الروحانية.

الخامس: في كيفية ارتباط الأمور المنفعلة الأرضية بالقوى الفعّالة السماوية وكيفية نظام المكنات واستنادها إلى المبدأ الأول ..

وفروعه قسمان:

الأول: البحث عن كيفية الوحي وصيرورة المعقول محسوساً حتى يرى النبي الملك ويسمع كلامه وتعريف الإلهامات وتعريف الروح الأمين.

الثاني: علم المعاد الروحاني، وأن الجسماني لا يستقل العقل بإدراكه وتحقيقه، وبسطت الشريعة الحقة المصطفوية ذلك، وأما العقل فقد أثبت سعادة وشقاوة للنفوس البشرية بعد مفارقتها البدن.

وأما علم المنطق فهو آلة العلوم وخادمها:

وله تسعة أقسام:

الأول: ايساغوجي ومعناه المدخل، عمله فرفوريوس. وهو البحث عن الكليات الخمس.

الثاني: قطيغورياس [المقولات]، وهو البحث عن المعاني المفردة الذاتية.

الثالث: باريرميناس [العبارة]، وهي عبارة عن كيفية تركيب هذه المعاني حتى يحتمل التصديق والتكذيب.

الرابع: انولوطيقا [الأول وهو القياس]، هو بيان كيفية تركيب القضايا بحيث يحصل العلم بالمجهول.

الخامس: أبودقطيقا [انولوطيقا الثاني]، أي البرهان.

السادس: [طوبيقا أي الجدل].

السابع: سوفسطيقا أي المغالطة.

الثامن: ريطوريقا، أي الخطابة.

التاسع: بوطيقا، أي الشعر.

فجميع أقسام الحكمة أربعة وأربعون قسماً مع أقسام المنطق. وإلا فخمسة وثلاثون قسماً. والله أعلم <sup>(٣)</sup>.

وكما نرى بشكل واضح أن ما ذكره الخواجة الطوسي في تقسيمه للحكمة يشمل الأعم الأغلب من أبواب المعرفة في عصره، وعلى هذا الأساس يمكن القول أن الطوسي كان حكيماً، أي عالماً مشتغلاً بأبواب الحكمة كافة، بحسب ما يعنيه هذا اللفظ والمفهوم من سعة في ذلك العصر، ويتبن ذلك في السرد التفصيلي لمؤلفات الخواجة الطوسي الآتي ذكره.



# مسرد مفصل لآثار الخواجة الطوسي:

تعددت قائمة مؤلفات الخواجة الطوسي بتعدد الباحثين في حياته حيث ذكر الحر العاملي (١٤) مؤلفاً، والخوانساري (٢٤) مؤلفاً، وخير الدين الزركلي (٢٥) عنواناً والصفدي (٢٩) عنواناً، والخوانساري (٤٤) مؤلفاً، وبروكلمان (٥٧) عنواناً، وسارطون (٦٤) مؤلفاً وذكر محسن الأمين أنه يناهز (١٨٤) عنواناً بين كتب ورسائل وأجوبة مسائل في فنون شتى ولكنه لم يذكر إلا (٨٥) عنواناً، وذكر عبد الله نعمة (٨٦) عنواناً، وقد ورد في Dictionary of باللغة الفارسية والباقي باللغة العربية. أما عبد الأمير الأعسم فذكر أنه استطاع ولأول مرة إحصاء (١٦٠) عنواناً علماً أن حسن الأمين أورد (١٨٦) عنواناً، وخرّج مدرس رضوي (١٩٠) عنواناً.

ونحن في عملنا لإحصاء آثار الخواجة الطوسي لم يكن هاجسنا الدخول في سباق جمع أكبر عدد من العناوين، ولكننا اعتمدنا على المصادر التي رأيناها أكثر اطلاعاً ودقةً وعليه فقد اعتمدنا على المصادر التالية:

- ا ـ العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته آثاره لمدرس رضوي، وهو يمتاز بنقله المباشر عن المكتبات حيث يقوم بوصف المخطوطة ومن ثم يقوم بتحديد المكتبات الموجودة فيها ورقمها داخل المكتبة<sup>(6)</sup>.
  - ٢ أعيان الشيعة للسيد محسن الأمين<sup>(٦)</sup>.
  - $^{(v)}$  مستدركات أعيان الشيعة للسيد حسن الأمين
    - ٤ تاريخ الشعوب الإسلامية، لكارل بروكلمان(^).
  - ٥ كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون لحاجي خليفة (٩).
    - ٦ مقدمة لتاريخ العلوم لجورج سارطون(١٠).
  - ٧ معجم المطبوعات العربية والمعربة، المؤلف يوسف إليان سركيس(١١).
    - ٨ الذريعة إلى تصانيف الشيعة، للشيخ آقا بزرك الطهراني(١٢).
    - ٩ الفيلسوف نصير الدين الطوسي للدكتور عبد الأمير الأعسم (١٣).

وقد حاولنا تصنيف الآثار العلمية للخواجة الطوسي، ضمن المنهج الذي ساقه الخواجة الطوسي في رسالته في تقسيم أبواب الحكمة السالفة الذكر، و بدأنا بذلك فعلياً، ولكن الحظ لم يحالفنا بعد طول سعي، حيث اصطدمنا في كثير من الأحيان بإيراد عناوين آثار تندرج تحت أكثر من باب مثل شرح الإشارات حيث إن الإشارات والتنبيهات للشيخ الرئيس تتحدث عن أكثر من باب، وأحيانا لم نر شرحاً تفصيلياً لمحتوى الأثر، وأحياناً كانت ترد رسائل علمية تتداخل فيها أبحاث الفلسفة والعرفان بشكل يمنع إدارجها في باب دون آخر، وكان أحد الخيارات الواردة أن يتم تكرارها في الأبواب، ولكن ذلك لن يدع من فائدة لهذا التصنيف؛ لذا أعرضنا عن هذه الخطة.

ثم حاولنا تصنيف كتبه بحسب الحقب الزمنية التي عاشها للوصول منها لدراسة المنعنيات الشخصية والعلمية من خلال مؤلفاته ولكننا عدنا واصطدمنا بعدم وجود تواريخ إنجاز كتابة عدد كبير من فوائده ورسائله وكتبه من جهة، ووجود عدد من كتبه كان قد كتبها في حقبة زمنية ثم عاد وعدّل ونقّح فيها في حقبة زمنية أخرى، وأوضح مثال على ذلك أخلاق ناصري وقد سبقت الإشارة إليه، وهذا الأمر منعنا من إدراج هذا الكتاب في حقبة دون غيرها، لذا أعرضنا عن هذا التصنيف، وذكرنا السرد وفق الترتيب الأبجدي. وهذا الأمر سبقنا إليه الدكتور عبد الأمير الأعسم في مؤلفه، فمع أنه عرض خطة لتصنيف مؤلفاته ولكنه عاد وعرضها بشكل أبجدي.

أما طريقتنا في إيراد الآثار فهي على الشكل التالي: أولا رقم الكتاب، ثم العنوان الأساسي بدايةً، ثم العناوين الأخرى التي عُرف بها الكتاب، ثم سنورد لغة التأليف بحال تم إيرادها في المصادر، بعدها الملاحظات الموجزة التي اعتبرناها مفيدة في التعريف في الأثر العلمي، ثم ذكرنا المسادر التي ورد فيها ثم ذكرنا الشروح والحواشي، والآثار التي استطعنا إحصاءها هي كالآتى:

١ - آداب البحث؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي الذريعة؛
 وهو غير كتاب آداب المتعلمين وهو أخصر منه.

٢ ـ Isı المتعلمين؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة.
 وفي أعيان الشيعة، وفي الذريعة، وعند الزركلي؛ رسالة في آداب التعليم والتعلم وأخلاق
 المتعلمين والمعلمين وهي معروفة لدى طلاب العلوم القديمة.

 ٢ ـ آغاز وانجام؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، والذريعة؛ وهو مرتب على أربعة فصول في الحيوان، والنبات، والمعادن، والمتفرقات والنوادر وفي كل فصل أبواب.

- ٤ آغاز وانجام؛ ويعرف كذلك بمنازل السالكين، ومنازل السائرين؛ ورد في الذريعة: في
   ١٢٠٠ بيت، يتحدث في أحوال المبدأ والمعاد وأحوال القيامة والجنة والنار.
- ٥ ـ إختبارات النجوم؛ إختيارات، إختيارات النجوم؛ باللغة الفارسية؛ ورد في الدريعة، ولدى
   سارطون، ولدى الأعسم، وفرحات.
- ٦. اختيارات المهمات؛ باللغة الفارسية؛ ورد في الذريعة، ولدى الأعسم؛ بحسب تحويلات القمر في البروج الإثنى عشر نظماً فارسيا.
- ٧. أخلاق محتشمي؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة؛ وهو إكمال لكتاب ناصر الدين المحتشم الذي كان قد وضع الأساس والمواد الأساسية من آيات وأحاديث وحكم، وبعد تتميمه ترجمه إلى الفارسية، وكتبه خلال وجوده لدى الإسماعيليين، وهو مطبوع.
- ٨. أساس الاقتباس؛ باللغة الفارسية؛ ورد في الذريمة، ولدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وأعيان الشيعة؛ ذكر مدرس رضوي أنه يعد من أكبر الكتب في علم المنطق وأهمها بعد كتاب الشفاء ويحوي تسع مقالات وقد ألف في سنة ٦٤٢، أما صاحب الذريعة فذكر أنه يقرب من أثني عشر ألف بيت، وهو مرتب على مقدمة في تقسيم العلم وتسع مقالات أولها في الإيساغوجي، والثاني في المقولات، والثالث في القضايا، والرابع في القياس، والخامس في البرهان، والسادس في الجدل، والسابع في المغالطة، والثامن في الخطابة، والتاسع في الشعر.
- ٩ . أوصاف الأشراف؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، وفي الذريعة؛ رسالة مختصرة حول أخلاق العرفاء والزهاد من أهل السير والسلوك ألفها بعد كتاب أخلاق ناصري وبطلب ورغبة شمس الدين محمد الجويني وهي مرتبة في ستة أبواب، وهو مطبوع بالعربية.
- ١٠ إثبات الفرقة الناجية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي الذريعة.
- ١١ إثبات اللوح المحفوظ؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي الذريعة.
- ١٢ إثبات واجب به طريق مناظره؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ وقد ألفها على طريقة المناظرة.
  - ١٣ ـ إستخراج التقويم؛ ورد في الذريمة.
- ١٤ أجوبة على أسئلة شمس الدين محمد الكيشي؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة؛ في المنطق والحكمة.

١٥ ـ اختيارات مسير القمر: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة: منظومة بالفارسية عن علاقة مسير القمر بالحوادث التي تقع على الأرض. وحكم المنجمون على هذا الأساس بصلاح وقت ما وعدمه.

 ١٦٠ - إستخراج قبلة تبريز؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة.

١٧ ـ اقسام الحكمة: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، ولدى سارطون: رسالة مختصرة في بيان أقسام الحكمة بنحو موجز، طبعت ملحقة بتلخيص المحصل، وسيتم إيرادها كاملة.

١٨ - الابتداء والانتهاء؛ ورد في أعيان الشيعة؛ قد يكون ترجمة أغاز وانجام برأي د . عبد الأمير الأعسم.

١٩ - الأخلاق؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى، سارطون ولدى الأعسم.

١٠٠ الأسئلة النصيرية؛ اللغة العربية؛ ورد في الذريعة، وفي مستدركات أعيان الشيعة: أسئلة قدمها الخواجة الطوسي إلى الفيلسوف الحكيم المتكلم فيلسوف عصره ومتكلمه شمس الدين الخسرو شاهي فلم يأت بجواب، وكتب صدر الدين الشيرازي رسالة في إجاباتها.

١٠ . الأسطوانة: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي أعيان الشيعة، ورد اسم هذا الكتاب في فهرست كتب الخواجة الطوسي التي ذكرها كل من الصفدي ومحمد بن شاكر إلا أن صاحب الذريعة احتمل أن يكون هذا الكتاب هو نفس كتاب تحرير الكرة والأسطوانة لمؤلفة أرخميدس.

٢٢ ـ البداية والنهاية: أو رسالة في المبدأ والمعاد، أو تذكرة باد: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي الذريعة: رسالة في المبدأ والمعاد، تحدث فيها عن بداية ونهاية الخلق والقيامة والجنة والنار وغير ذلك بأسلوب عرفاني وتشمل عشرين فصلاً.

٢٣ ـ التذكرة؛ ورد سارطون؛ وهو في الهندسة (١٤٠)، ذكره سارطون وهو على ما يبدو غير
 التذكرة النصيرية التي ذكرها سارطون ككتاب مستقل.

١٠ - التذكرة النصيرية: التذكرة في علم الهيئة، التذكرة النصيرية في علم الهيئة، التذكرة: باللغة العربية: ورد لدى: الزركلي، ومدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولدى سارطون، والأعسم. والذريعة: في علم الهيئة، بعد هذا الكتاب من أهم الكتب في هذا الفن وأجمعها لمسائله وهو مرتب في أربعة أبواب وقد ألفه بناء على طلب عز الدين الزنجاني سنة ١٩٥٩هـ، وقد تناوله جمع كبير من العلماء بالشرح والتوضيح.

- ٢٥ . التسهيل في علم النجوم؛ ورد لدى سارطون.
- ٢٦. التقويم العلائي؛ باللغة العربية؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة؛ تقويم أعده الخواجة الطوسي باسم الملك الإسماعيلي علاء الدين محمد إبان إقامته في ميمون دز.
  - ٧٧ . الجفر النصيري؛ ورد في الذريعة، ولدى الأعسم والشيخ نعمة.
- ٢٨. الرسالة الشافية عن الشك في الخطوط المتوازية؛ الرسالة الشافية؛ باللغة العربية:
   ورد لدى مدرس رضوي، وفي أعيان الشيعة، ولدى الأعسم، ولدى بروكلمن.
- 1. الرسالة المعينية؛ أو المفيد در هيئت؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة؛ رسالة موجزة في علم الهيئة بالفارسية وتحتوي على أربع مقالات: الأولى في مقدمات علم الهيئة، الثانية في هيئة الأجرام العلوية، الثالثة في هيئة الأرض واختلافها، الرابعة في معرفة الأبعاد والأجرام، فرغ من تحريره في الثاني من رجب سنة ٦٣٢هـ أثناء وجوده في قوهستان.
- ٣٠ ـ الرسالة المقنعة: أو المقنعة في أصول الدين؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ رسالة في أصول الدين، وقد طبعت رسالة في ملحق تلخيص المحصل بعنوان المقنعة في أول الواجبات يبحث فيها في التوحيد والعدل والنبوة والإمامة والمعاد، تبلغ صفحتين اعتقد أنها نفسها التي أشاروا إليها.
- ٣١. الرسالة المنتخبة في معالم حقيقة النفس؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ رسالة في علم النفس وتشتمل على ثلاثة فصول وخاتمة.
- ٣٦- الرسالة النصيرية؛ أو رسالة ديكر در إثبات واجب؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة؛ رسالة في توضيح أن الحكيم لا يتعلق بلذائذ البدن.
- ٣٦. الزيج (١٠٠)، الإيلخاني؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، وفي كشف الظنون، ولدى سارطون، ولدى بروكلمن، ولدى الأعسم؛ يحوي أربع مقالات: المقالة الأولى في معرفة التواريخ، الثانية في معرفة حركة الكواكب ومواقعها في خطوط الطول والعرض وتوابع ذلك، والمقالة الثالثة في معرفة الأوقات، والمقالة الرابعة في بقية أعمال النجوم وجداول حركات الكواكب.
- ٣٤ العلل والمعلولات؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي أعيان الشيعة، ولدى
   الأعسم؛ تحدث الخواجة الطوسي في هذه الرسالة عن العلة والمعلول بأسلوب رياضى.
- ٣٥ الضصول النصيرية؛ الضصول؛ باللغة الضارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي

مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولدى سارطون: وهو كتاب صغير في أصول العقائد وقد نقله إلى العربية ركن الدين محمد بن على الفارسي الجرجاني.

٣٦ - الفوائد الثمانية: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة: وهي رسالة تشتمل على ثماني فوائد: الزمان والمكان، العلل والمعلولات معنى العصمة. ومعاني الطبيعة، وأن المبدأ الأول ليس إلا واحداً، في أفعال العباد، في أن المبدأ الأول ليس ممكن الوجود، في إثبات العقل المجرد، ويبدو أن كل رسالة كانت على حدة ولكنها جمعت باسم المؤلف وليس لوحدة الموضوع.

٣٧ القصيدة اللامية في البروج الاثنى عشر؛ ورد في إيضاح المكنون.

١٨٠-١ المأخوذات في اصول الهندسة؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي أعيان الشيعة؛ في أصول الهندسة، وأصل هذا الكتاب من أرخميدس حيث نقله ثابت بن قرة إلى اللغة العربية، وقد ذكر الخواجة الطوسي في مقدمته؛ عدَّ المتأخرون هذا الكتاب في كتب المتوسطات وهو يشتمل على مقالة و ٥١ شكلاً.

٣٩ - المخروطات: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، وفي الذريعة: مؤلف الكتاب هو أبلونيوس وهو يتضمن سبع مقالات ترجم المقالات الخمس الأول منها إلى العربية هلال بن هلال الحمصي، أما المقالة السادسة والسابعة فقد قام بنقلها إلى العربية ثابت بن قرة كما قام بتصحيحها وتنقيحها أحمد بن موسى وحررها الخواجة الطوسي.

١٤ - المقالات الست؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة، وفي الذريعة: ذكر في الذريعة أن المقالات هي: في وجود الباري، في صفاته، في أفعاله، في أحوال الأجسام، في أفعالها، في النفوس، طبعت في أوروبا سنة ١٨٢٤، ونسخة منه في خزانة شيخ الشريعة.

11 . الملخص في التنجيم؛ وردت في الذريعة.

٢٤ - النقطة القدسية؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ رسالة ألفها الخواجة في شرح وبيان قول الإمام أمير المؤمنين علي عليه السلام أإن العلم نقطة .

٤٣ . النكت: ورد في الذريعة: ذكر في الذريعة، أن نسخته توجد ضمن مجموعة في أصفهان، وبعدها حاشية الدواني على النكت، وبعدها الحاشية على تلك الحاشية.

٤٤ . الوافي في العروض والقوافي: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة.

- وع. بقاء النفس بعد فناء البدن: رسالة في بقاء النفس الإنسانية: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي أعيان الشيعة، ولدى بروكلمن، والذريعة: ألف هذه الرسالة بطلب رفيقه في العمل مؤيد الدين العرضي.
  - ٤٦ بيان الألوان؛ ورد لدى الأعسم، ولدى فرحات.
  - ٤٧ . بيت الباب في إسطر لاب (١٦)؛ ورد لدى مدرس رضوى.
- ٤٨. بيست باب در معرفة إسطرلاب: بيست باب، عشرون باباً في معرفة الإسطرلاب: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة. ولدى سارطون، وبروكلمن، والأعسم: رسالة صغيرة في معرفة الاسطرلاب وطريقة عملها وهو مختصر عشرون باباً في معرفة الإسطرلاب.
- ٤٩ . تبرا نامه: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة: موجز في لعن أعداء آل محمد عليه وعليهم الصلاة والسلام وتحتوي أربعة عشر فصلاً كل فصل في لعن أحد المعاندين والظالمين لآل محمد عليهم السلام.
- •٥ . تجريد العقائد: تجريد الكلام في تحرير عقائد الإسلام: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، وفي الذريعة: وهذا المختصر بعد أول كتاب يصنف بهذه الطريقة وفق معتقدات وعقائد الإمامية وهو مرتب في سنة مقاصد.
- ١٥٠ تجريد المنطق: التجريد في المنطق، التجريد في علم المنطق: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي أعيان الشيعة، ولدى سارطون، ولدى بروكلمن، وفي الذريعة: فرغ منه في شعبان سنة ٦٥٦ هـ.
- 84. تحرير اصول الخطوط المنحنية: باللغة العربية: ورد في مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة: تأليف الحكيم الرياضي أبلنيوس، يحوي أربع مقالات، ترجم المقالة الأولى أحمد بن موسى الحمصي وترجم البقية ثابت بن قرة ثم راجعه ونقعه حسن وأحمد بن موسى بن شاكر وحرره الخواجة الطوسي.
- تحرير إقليدس (١٧)؛ أو تحرير أصول الهندسة؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي أعيان الشيعة، وفي الذريعة؛ إن الخواجة الطوسي ذكر في أوله، أن مجموع الأشكال في المقالات الخمس عشرة، أربعمائة وثمانية وستون شكلاً في نسختي الحجاج وثابت، مع زيادة عشرة أشكال في نسخة ثابت، فعررها جميعها وفصله وشرحه بما لم يسبقه أحد ولم يلحقه وأشار إلى مواضع الخلاف بين

النسختين وصدره بذكر الحدود وغيرها مما يحتاج بيان الأشكال إليه أوله، وطبع بطهران سنة ١٢١٨ وفي ليدن سنة ١٢١٦ وفي لكهنو مع شرح له في هامشه وفي إستامبول سنة ١٢١٦ وست مقالات منه في كلكتة سنة ١٨٢٦م، وذكر مدرس أن الخواجة ذكر في مقدمة هذا الكتاب: كتبت هذا الكتاب بعد تحرير مجسطي وفرغت من تحريره في ٢٤ شعبان ٦٤٦هـ.

•• تحرير الأكر لمانالاوس؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ وهو من كتب المتوسطات، التي كان ينبغي أن تقرأ بعد كتاب إقليدس وقبل المجسطي، وقد ورد في بعض نسخ الكتاب ثلاث مقالات وفي بعض نسخه مقالته وقد فرغ من تحرير هذا الكتاب في ٢١ شعبان ٣٦٣هـ.

 ٥٥ . تحرير الكتب السبعة لأبلويونس؛ ورد في الذريعة؛ أصل الكتاب لأبلويونس، وكان ثمانية كتب فقد منها حزء.

٥٦ ـ تحرير الكرة والأسطوانة لأرخميدس؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، وفي الذريعة؛ مؤلف هذا الكتاب هو أرخميدس وقد نقله من اليونانية إلى العربية ثابت بن قرة وحرره الخواجة الطوسي يحوي هذا الكتاب ٨٤ شكلاً، وفي بعض النسخ ٤٣ شكلاً.

٥٧ . تحرير المائة والخمس مسائل من أصول الهندسة؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة.

٥٨ . تحرير المجسطي؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولدى سارطون، ولدى بروكلمن، ولدى الأعسم، وفي الذريعة؛ يشتمل على ثلاث عشرة مقالة وبعض الفصول و١٩٦ شكلاً، وقد حرر الخواجة الطوسي هذا الكتاب لحسام الدين وسيف الناظرين الحسن بن محمد السيواسي، وانتهى من تحريره في الخامس من شوال سنة ٦٤٤ هـ.

 ٩٩ . تحرير تربيع الدائرة؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة؛ صنفه أرخميدس وحرره الخواجة الطوسي.

.٦٠ تحرير ظاهرات الفلك؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، وكشف الظنون، ولدى بروكلمن، والزركلي؛ مؤلف الكتاب إقليدس وقد ترجمه ثابت بن قرة من اليونانية إلى العربية وحرره الخواجة الطوسي. يتضمن ٢٢ شكلا كما ورد في بعض النسخ أو ٢٥ شكلاً كما ورد في نسخ أخرى أما في الحال الحاضر فليس لدينا سوى شكلين مما تضمنه الكتاب، وقد فرغ من تحريره في ربيع الأول سنة ٦٥٢ هـ.

٦١ . تحرير كتاب ابسقلاوس في المطالع؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة، وفي أعيان

الشيعة، وفي الذريعة؛ مؤلف الكتاب هو أسقبلاوس وقد قام بترجمته من اللغة اليونانية إلى اللغة المربية قسطا بن لوقا وصبححه ونقحه يعقوب بن إسحق الكندي كما حرره الخواجة الطوسى والكتاب يشتمل على ثلاث مقدمات وشكلين، فرغ من تحريره سنة ٦٥٣ هـ.

٦٢. تحرير كتاب ارسطرخس في جرمي النيرين وبعديهما؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، وفي الذريعة؛ مؤلف الكتاب أرسطرخس وهو يشتمل على ١٧ شكلاً، قام بتحريره سنة ٦٥٣ هـ.

77. تحرير كتاب اطولوقس في الطلوع والغروب؛ تحرير الطلوع والغروب، الطلوع والغروب، الطلوع والغروب، الطلوع والغروب، الطولوقس في الطلوع والغروب؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولدى بروكلمن، والزركلي؛ مؤلف هذا الكتاب هو أطولوقس وقد نقله قسطا بن لوقا من اليونانية إلى العربية وقام ثابت بن قرة والكندي بإصلاحه وتنقيحه، كما قام الخواجة الطوسي بتحريره سنة ٦٥٢ هـ والكتاب يحوى مقالتين و ٣٦ شكلاً.

14. تحرير كتاب الكرة المتحركة لأطولوقس؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي أعيان الشيعة، وفي الذريعة؛ مؤلف هذا الكتاب أطولوقس وقد ترجمه إلى العربية ثابت بن قرة وقام بتحريره الخواجة الطوسي وهو يشتمل على مقالة و١٧ شكلاً وقد فرغ من تحريره في يوم الجمعة ٧ جمادى الأولى سنة ١٥٥ هـ .

٦٥- تحرير كتاب المعطيات في الهندسة؛ كتاب المعطيات؛ باللغة العربية؛ ورد لدى بروكلمان، وكشف الظنون، مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولدى الأعسم؛ إن مؤلف هذا الكتاب هو إقليدس وقد ترجمه من اليونانية إلى اللغة العربية إسحق بن حنين ونقحه وأصلحه ثابت بن قرة، وقام الخواجة الطوسي بتحريره وهو يشتمل على ٥٩ شكلاً.

١٦ - تحرير كتاب المفروضات لأرخميدس؛ تحرير المفروضات لثابت بن قرة؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولدى الأعسم، ولدى بروكلمن، وكشف الظنون. والذريعة؛ مؤلف الكتاب أرخميدس ترجمه من اليونانية إلى العربية ثابت بن قرة وحرره الخواجة الطوسي، يحوي ٣٦ شكلاً وفي بعض النسخ ٣٤ شكلاً، فرغ من تحريره سنة ٦٥٣هـ.

٧٠ ـ تحرير كتاب المناظر؛ تحرير المناظر الإقليدس؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولدى الأعسم، والزركلي؛ مؤلف هذا الكتاب هو إقليدس وقد ترجمه إسحق بن حنين إلى اللغة العربية وقام بإصلاحه وتتقيحه ثابت بن قرة وانتهى الخواجة الطوسي من تحريره في شوال ٢٥١ هـ.

17. تحرير كتاب ثاوذوثيوس في الأيام والليائي: تحرير الأيام والليائي لثاوذوسيوس، كتاب الليل والنهار لثاوذوسيوس، الأيام والليائي، رسائة الأيام والليائي؛ باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي أعيان الشيعة، وكشف الظنون، ولدى بروكلمن، ولدى سارطون: مؤلف هذا الكتاب هو ثاوذوسيوس ويحوي مقالتين و ٢٣ أو ٢٠ شكلاً، وقد فرغ الخواجة الطوسى من تحريره في التاسع من جمادى الأولى سنة ١٥٣ هـ.

٦٩ . تحرير كتاب معرفة مساحة الأشكال البسيطة والكروية: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة: تأليف بني موسى أحمد وحسن ومحمد، وقد قام الخواجة الطوسى بتحريره سنة ٦٥٣ هـ.

٧٠. تحرير معرفة مساحة الأشكال؛ ورد في الذريعة: عربه ثابت بن قرة الحرائي المتوفى
 سنة ٢٨٨هـ، وحرره المحقق الطوسي.

٧١ ـ تحرير الأكر لثاوذوسيوس: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة: وهو من كتب المتوسطات، ويتكون من ثلاث مقالات ويشتمل على ٥٩ أو ٨٥ شكلاً، وقد فرغ من تحريره في جمادى الأولى سنة ٦٥١ هـ .

۷۲ تحصیل در علم نجوم: أو الدراسة في علم النجوم: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوى، وفى مستدركات أعيان الشيعة: توجد نسخة من هذا الكتاب في مكتبة أكسفورد.

 ٧٣ . تحفة التحفة؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ رسالة حول معرفة النفس.

٧٤. ترجمة الأدب الصغير لابن المقفع؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي
 مستدركات أعيان الشيعة؛ بناء على طلب ناصر الدين محتشم.

٥٧. ترجمة الأخلاق الناصرية: أخلاق ناصري، الأخلاق الناصرية، أخلاق الناصري: باللغة الفارسية: ورد في الذريعة، ولدى سارطون، و في كشف الطنون، ولدى الأعسم، ومستدركات أعيان الشيعة. و أعيان الشيعة: ذكر مدرس رضوي بأنه ألفه سنة ٦٣٣ هـ بناء على طلب ناصر الدين عبد الرحيم بن أبي منصور المحتشم القوهستاني، وبعد خروجه من القلاع الإسماعيلية غير ديباجة الكتاب وحذف الخاتمة كونها تحوي مدحاً يخالف العقيدة بحسب ما أشار في الديباجة الجديدة، ثم عاد وألحق به باباً آخر في عقوق الوالدين في سنة ٦٦٣ هـ. أما صاحب الذريعة فاعتبره ترجمة وشرح لطهارة الأعراق لابن مسكويه.

٧٦ . ترجمة ثمرة الفلك لبطليموس؛ شرح كتاب ثمرة بطليموس؛ باللغة الفارسية؛ ورد في
 مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولدى الأعسم؛ بناء على تمني ورغبة حاكم

أصفهان الخواجة بهاء الدين محمد بن شمس الدين الوزير فإنه قد ترجم كتاب الثمرة لبطليموس وأضيفت إليه مطالب وموضوعات أخرى، ويتضمن الكتاب مائة عبارة ومقولة ولذلك يقرأ باليونانية أنطورويا أو أقطن ريطا، تم الفراغ منه سنة ٦٧٠ هـ.

٧٧. ترجمة زيدة الحقائق: شرح زيدة الحقائق: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي. وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي الذريعة: كتاب زبدة الحقائق لعين القضاة الهمدائي وقد ترجمه بناءً على طلب ناصر الدين المحتشم وشرح المسائل الغامضة فيه.

٧٨. ترجمة صور الكواكب: باللغة الفارسية: ورد في مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة: صور الكواكب لأبى حسين عبد الرحمن بن عمر الصوفى المتوفى سنة ٢٧٦ هـ.

٧٩. ترجمة مسالك وممالك: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة: ترجمة صور الأقاليم وينسب فلوكل في فهرسته الترجمة إلى الطوسي.

٨٠. تسطيح الكرة والمطالع: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة: من تصنيفات بطليموس فلوذيست نقله من اليونانية إلى العربية ثابت بن فرة وحرره الخواجة الطوسي.

١٨. تعديل المعيار في نقد تنزيل الأفكار؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة؛ أصل الكتاب ألفه المفضل بن عمر أثير الدين الأبهري وقد نقده الخواجة الطوسي وأسماه بـ "تعديل المعيار"، تم هذا النقد في أوائل المحرم سنة ١٥٦٦هـ.

٨٢ - تعريف الزيج: ورد لدى الأعسم وفي أعيان الشيعة.

٨٣ . تعليق على شرح المحقق القائل بالوجود المطلق لله؛ ورد لدى سارطون.

٨٤. تعليقة على قانون ابن سينا: الحواشي على كليات القانون، ملاحظات على كليات ابن سينا: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولدى سارطون، ولدى الأعسم: حواشٍ تعرف على قسم من كتاب القانون لابن سينا يعرف بكليات القانون.

٨٥ ـ تفسير سبورة الإخلاص والموذتين؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولدى الأعسم؛ تفسير مختصر جداً وبلغة عرفانية فسر السور الثلاث وينسب هذا التفسير للشيغ ابن سينا أيضاً.

٨٦ - تفسير سورة العصر؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي أعيان الشيعة.

٨٧ **. تقويم القبلة**؛ ورد في الدريعة .

- ٨٨. تلخيص المحصل: أو نقد المحصل: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة: وهو في علم الكلام، وهو عبارة عن تهذيب وتنقيح قام به الخواجة الطوسي لكتاب محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين للإمام الرازي بالإضافة إلى نقود لبعض مواضيع الكتاب وقد ألفه باسم عطا ملك الجويني سنة ٦٦٩هـ.
- ٨٩. تنسوق نامه إيلخاني: تشوق نامه، جواهر نامه: باللغة الفارسية: ورد في الذريعة، وفي مستدركات أعيان الشيعة. ولدى سارطون، ولدى بروكلمن: ذكر صاحب الذريعة أن "تنسوق"، معبرب" تُنسُخْ " الذي هو لفظ فارسي معناه: القليل الوجود النفيس، فما ذكره صاحب كشف الظنون بعنوان تنشوق نامه والصحيح تنسوق، وهي رسالة في صفات الأحجار الكريمة والمجوهرات وخواصها وقد ألفها بأمر من هولاكو، وما يؤكد هذا ما قاله في أوله بالفارسية: "وناميدم آنرا بتنسوق نامه إيلخاني جه هر تنسوق كه نزد.."
- ٩٠. ثلاثون فصلا في الهيئة والنجوم؛ سي فصل در هيئت، المختصر في علم التنجيم ومعرفة التقويم؛ باللغتين العربية والفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. و لدى الأعسم، ولدى بروكلمن، ولدى سارطون؛ ذكر صاحب مستدركات أعيان الشيعة أنه كتاب معروف بأنه يتألف من ثلاثين فصلاً ألفه سنة ١٥٨هم، بعد الشروع في مرصد مراغة؛ أما مدرس رضوي فاحتمل أن يكون نفسه زبدة الهيئة كون الأخير يحوي ثلاثين فصلاً توجد نسخته في مكتبة أكسفورد.
- ٩١. جام كيتي نما مرآة العام: او مرآة الكون: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة: قام إبراهيم الحقلاني بنقله إلى العربية ووضع له عنواناً هو: مختصر مقاصد حكمة فلاسفة العرب المسمى جام كيتى نما، وطبع بباريس سنة ١٦٤١م، هذه النسبة سهو والكتاب المذكور هو رسالة مختصرة في الحكمة للميبدى.
- 91. جامع الحساب في التخت والتراب والكرة والإسطرلاب: أو جامع الحساب، أو جامع الحساب، أو جامع الحساب الحساب بالنحت والتراب، مختصر بجامع الحساب بالتخت والتراب، مختصر بجامع الحساب بالتخت والتراب، مختصر بجامع الحساب بالتخت والتراب؛ باللغة العربية: ورد في الذريعة، ولدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، ولدى سارطون، ولدى بروكلمن، ولدى الأعسم: قال في الذريعة: إن ظاهر عنوائه أن فيه قواعد أنواع الحساب الذي يستعمل فيه الجوارح بكتابة الأطفال أو نقش الأرقام في التراب، أو على الكرة والإسطرلاب، وأنه ليس فيه قواعد الحساب الهوائي، وذكر مدرس رضوي أنه يشتمل على ثلاثة أبواب وبعض الفصول، ألفه قبل العام ٦٠٠هـ.

- ٩٣. حهار مقالة: باللغة الفارسية: ورد لدى الأعسم، ولدى فرحات.
- ٩٤. جواب اسئلة العلامة قطب الدين الشيرازي حول مشكلات قانون ابن سينا : ورد في مستدركات أعيان الشيعة : ذكرها العلامة الشيرازي في مقدمة التحفة السعيدية ونسبها إلى الخواجة.
- ٩٠. جواب الخواجة إلى عز الدين سعد بن كمونة: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي: كانت للحكيم نجم الدين الكاتبي القزويني مغالطة إذ قال: حدوث العالم لا يستلزم ارتفاع الواقع، وكل ما لا يستلزم ارتفاع الواقع فهو واقع ينتج أن حدوث العالم واقع، وطلب عز الدين بن كمونة جواب ذلك من الخواجة.
- ٩٦ . جواب في رفع التناقض في اقوال حنين وابن سينا: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي أعيان الشيعة، ولدى الأعسم: رفع التناقض بين كلام حنين وابن سينا حول لون البول وعلاقته بالبدن.
- ٧٠. جوامع الحساب على التخت والتراب: باللغة العربية: ذكره في الذريعة: ذكر صاحب الذريعة، أنه مرتب على ثلاثة أبواب، وكل باب على قصول، وقد رأيت نسخة منه في سبع وخمسين ورقة على ظهرها إمضاء الشيخ البهائي بخطه وخاتمه. وعلى هذا فهو غير المتقدم ذكره.
- ٩٠ جواهر الفرائض: أو الفرائض النصيرية على مذهب أهل البيت، أو جواهر الفرائد، أو مسائل وراثية كما عند سارطون: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي أعيان الشيعة، ولدى سارطون: رسالة مختصرة في أصول علم الفرائض والمواريث، ويبدو أن هذه الرسالة هي الكتاب الوحيد الذي خلفه الخواجة الطوسي في الفقه.
- ١٠٠ حل مشكلات الإشارات لابن سينا: ورد لدى كشف الظنون، والزركلي، ولدى سارطون. ولدى الأعسم: يعتبر الأعسم أنه غير شرح الإشارات، أما مدرس رضوي فيعتبره نفس شرح الإشارات.
- ١٠١ حل مشكلات قانون ابن سينا: ورد في مستدركات أعيان الشيعة: وهي أجوبة لتساؤلات وإشكالات نجم الدين الكاتبي القزويني، ذكرها العلامة الشيرازي في مقدمة التحفة السعيدية ونسبها إلى الخواجة الطوسى.

- ١٠٢ ـ خاتمة الأخلاق الناصرية؛ باللغة الفارسية؛ ورد في أعيان الشيعة.
- ١٠٣ خلافت نامه؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي الذريعة.
  - ١٠٤ . ديباجة الأخلاق الناصرية؛ باللغة الفارسية؛ ورد في أعيان الشيعة.
- ١٠٥ ذيل الرسالة المعينية: باللغة الفارسية: ورد في أعيان الشيعة: يرى الأعسم أنه
   تحريف كتاب حل مشكلات المعينية.
- 107 ـ ذيل تاريخ جهانكشاي (<sup>1A)</sup> جويني: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة: كتب الجويني كتابه تاريخ جهانكاشاي حتى سنة 101 مع أنه كان موجوداً عند غزو بغداد ورأى تلك الواقعة بعينه، بيد أنه لم يذكرها ولم يسعه المجال لإكمال بقية تاريخه بسبب مشاغله الكثيرة وانهماكه في الشؤون السياسية فسجل الخواجة تلك الواقعة والحقها بالتاريخ المذكور.
- ١٠٧ . ربط الحادث بالقديم: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولدى الأعسم: رسالة يبحث فيها عن ارتباط الموجودات الحادثة بالله تعالى.
- ١٠٨ ـ رسائل تؤيد مذهب النصيرية؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة؛ يذكر صلاح الدين الصفدي في الفهرست، الذي يدرج فيه كتب الخواجة الطوسي بعض الكتب التي تؤيد مذهب النصيرية، إلا أن المؤلف نفسه يقول؛ لا أعتقد أنه كتب مثل هذا الكتاب.
- ١٠٩ . رسالة اخرى في استخراج الخبايا: باللغة الفارسية: ورد في مستدركات أعيان الشبعة.
- ١١٠ . رسالة إثبات الجوهر المفارق: رسالة في الجوهر المفارق المسمى بالعقل الكلي: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولدى الأعسم، ولدى سارطون، والذريعة: ذكر صاحب الذريعة شرحاً له للمحقق الدوائي.
- ١١١ رسالة إثبات العقل الفعال: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة ولدى الزركلي.
- ١١٢ ـ رسالة إثبات الواجب: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة: رسالة مختصرة أورد فيها أربعة أوجه لإثبات واجب الوجود على طريقة المتكلمين وثلاثة أوجه على طريقة الحكماء.
- ۱۱۳ ـ رسالة إثبات وحدة الله جل جلاله؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي؛ حول أن: المبدأ الأول الذى لا شيء قبله ولا مبدأ له يستحيل ان يكون اكثر من واحد.

١١٤ . رسالة اخرى في اصول العقائد؛ باللغة العربية: ورد في مستدركات أعيان الشيعة: رسالة تبحث في التوحيد والعدل والماد والإمامة.

۱۱۵ . رسالة استخراج الخبايا في فن استخراج الخبء والدفين: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوى، وفي مستدركات أعيان الشيعة: منسوبة إلى الخواجة الطوسي.

١١٦ . رسالة اعتقادية: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة: مقالة مختصرة حول أقل ما يجب أن يعتقد به المسلم الشيعي. وقد طبعت رسالة ملحقة في تلخيص المحصل بعنوان أقل ما يجب الاعتقاد به تبلغ صفحتين.

110 . رسالة الإمامة الإمامة وبيان شرايطها: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، وفي الذريعة: ألفها بناء على طلب محمد الدين شهاب الإسلام علي بن نام أور: وقد طبعت ملحقة بتلخيص المحصل في بيروت وقد أشرنا إلى ذلك في المصادر.

١١٨ . رسالة التولي والتبري: أو رساله در تولا وتبرا به مشرب تعليميان، رساله ء تولى وتبرا: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي الذريعة: وهي مكتوبة بنفس وفكر باطني ويبدو أن هذه الرسالة كتبها في قوهستان وفي المقدمة يذكر اسم ناصر الدين المحتشم ويلقبه معلم العصر والملك وقد ألفها تلبية لطلب شخص يعرف بنجيب الدين.

١١٩ - رسالة الجبر والقدر: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي أعيان الشيعة.
 ولدى الأعسم: رسالة مختصرة تختلف عن التي كتبها بالفارسي.

١٢٠ - رسالة الحساب؛ باللغة الفارسية؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة؛ توجد نسختها
 في مكتب ملك الوطنية ـ طهران.

۱۲۱ - رسالة الرد على مصادرة إقليدس في أصول الهندسة: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي: وردت مع (رسالة الشافية عن الشك في الخطوط المتوازية).

١٣٢ - رسالة الرمل: باللغة العربية: ورد في مستدركات أعيان الشيعة: وأوضح فيها أعمال ملأ الدوائر ويصطلح على ذلك في هذا العلم بتسكين الدائرة.

1۲۳ ـ رسالة السير والسلوك؛ بالفارسية؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولدى الأعسم، وفي الذريعة؛ يقال: إن هذه الرسالة كتبها مضطراً ومجبوراً عندما كان في قلاع الإسماعيلية.

١٧٤ - رسالة الشافعية؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة؛ ينقل وينقد الخواجة الطوسي

في هذه الرسالة أقوال علي بن الهيثم المعروف وهو المتبحّر في علوم الرياضيات وأبي الفتح عمر الخيامي وعباس بن سعيد الجوهري في باب مصادرات إقليدس ويعرض رأيه في هذا الباب ويدلل عليه.

١٢٥ . رسالة إلى أثير الدين الأبهري: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة.

١٣٦ - رسالة إلى جـمال الدين علي بين سليـمان البحـراني: باللغـة العـربيـة: ورد في مستدركات أعيان الشيعة: ذكر في بداية شرح رسالة العلم.

١٢٧ - رسالة إلى جمال الدين عين الزمان الجيلي: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي. وفي مستدركات أعيان الشيعة: أسئلة ثلاثة وجهها إلى المحق عين الزمان الجيلي تدور حول مباحث فلسفية.

۱۲۸ - رسالة إلى شمس الدين الكيشي: باللغة الفارسية: ورد في مستدركات أعيان الشيعة.
۱۲۹ - رسالة إلى صدر الدين القونوي(۲۳): أو رسالة المفاوضات: باللغة العربية: ورد لدى

مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ رسالة في الإجابة على العارف صدر القونوي وهي في مجموعة يرد فيها عدة رسائل عبارة عن أسئلة وأجوبة متبادلة.

١٣٠ ـ رسالة إلى صدر الدين القونوي؛ باللغة الفارسية؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة.

١٣١ . رسالة إلى نجم الدين الكاتبي القزويني في إثبات الواجب؛ باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، ولدى الأعسم، وفي الذريعة: في رد ما أشكله على دليل الحكماء في إثبات الواجب، ذكر صاحب الذريعة أن المرسل له هو نجم الدين الكاشاني.

۱۳۲ ـ رسالة باسم مطلوب المؤمنين؛ مطلوب المؤمنين؛ ورد لدى صدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ اعتبر إيفانوف أن هذا الكتاب منسوب خطاً للطوسي، وكذا مدرس رضوي حيث يعتبر أن نسبة هذه الرسالة إلى الخواجة الطوسي غير مؤكدة وذلك أن سياق الرسالة وطريقة وأسلوب كتابتها ليس كأسلوب الخواجة الطوسي وعلى الأرجح أنه نسبت إليه.

197 . رسالة جوابية بخصوص سؤال أحد العلماء حول مزاج الأعضاء: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة: ذكر الشيغ الرئيس ابن سينا في الفصل الثاني من التعليم الثالث من كتاب القانون عند حديثه عن مزاج الأعضاء أربعة أدلة على أن الشعر أملس من العظم وسئل الخواجة عن الاستدلال.

184. رسالة حول حاسة النوق؛ ورد لدى مدرس رضوي، ولدى سارطون؛ إعتبر مدرس رضوي أن الرسالة جواب لسؤال نجم الدين الكاتبي، أما سارطون فاعتبرها موجّهة إلى المحقق جعفر الحلى.

180 . رسالة خلق الأعمال: رسالة في خلق الأعمال: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوى، وفي مستدركات أعيان الشيعة، ولدى الأعسم.

۱۳٦ . رسالة در كيفيت صدور كثرت از وحدت: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة: توجد نسخة هذه الرسالة في مكتب ملك الوطنية إيران.

۱۳۷ . رسالة در موجودات واقسام آن؛ باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي الذريعة؛ رسالة مختصرة.

۱۳۸ . رسالة سؤالية إلى عين الزمان الجيلي: ورد في مستدركات أعيان الشيعة: رسالة سؤالية قدم فيها ثلاثة أسئلة إلى عين الزمان الجيلى.

1۳۹ . رسالة على أسئلة محي الدين محيجا العباسي؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ في الأجوبة على أسئلة محي الدين محيجا العباسي الذي كان تلميذاً للخواجة الطوسي وفي سنة ٦٧١ هـ قدم لأستاذه جملة من الأسئلة فأجاب عليها.

١٤٠ . رسالة في أحكام منازل الرمل الاثني عشر؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي،
 وفي مستدركات أعيان الشيعة.

١٤١ - رسالة في أصول الدين: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة: رسالة في أصول العقائد مؤلفة من حوالي خمس صفحات.

۱٤٢ - رسالة في أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد؛ وردت لدى فرحات، وفي الذريعة؛ ذكر فرحات أن الرسالة تحقيق محمد تقي دانش بزوة، منشورات جامعة طهران، تسلسل ٢٩٦ - ١٣٢٥.

11r . رسالة في إثبات اختلافات الخطوط في الأشكال التي يعرف منها أوضاع مراكز أفلاك عطارد؛ باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي: وردت في آخر مجموعة الكتب الرياضية للخواجة، وقد ضبطت في مخطوطة لمكتبة مدرسة الأستاذ الشهيد مطهري العالية، وتاريخ كتابتها 7۷۱ هـ.

١٤٤ - رسالة في اتحاد المقول والمقول عليه؛ باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة.

 ١٤٥ . رسالة في أجوبة المسائل الأسبوعية؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة؛ التي كان يطلبها عز الدولة سعد بن منصور بن كمونة.

١٤٦ ـ رسالة في احكام الكتف؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي؛ رسالة في أحكام النظر في كتف الشاة (تسمن الشاة وتذبع للشيء الذي يراد النظر فيه).

١٤٧ ـ رسالة في الإشارات لمكان وزمان الأخرة؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ رسالة مختصرة جداً.

١٤٨ . رسالة في البديهة الخامسة؛ شرح على المصادرة الخامسة؛ وردت لدى الأعسم، ولدى سارطون.

١٤٩ . رسالة في التقويم وحركات الأفلاك؛ باللغة الفارسية؛ ورد في مستدركات أعيان الشبعة؛ رسالة مختصرة بالفارسية.

١٥٠ . رسالة في الجبر والاختيار؛ الجبر والاختيار، رسالة الجبر والاختيار؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولدى الأعسم؛ رسالة في موضع الجبر والاختيار.

101. رسالة في الحساب والجبر والمقابلة؛ الجبر والمقابلة؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولدى الأعسم، ولدى سارطون، والذريعة؛ ذكر صاحب الذريعة، أنه يحوي هذا الكتاب بابين: الباب الأول في كليات وأصول قواعد الحساب، والباب الثاني عقد اثني عشر فصلاً في كيفية استخراج المجهولات العددية، وفي الفصل الأخير استخرج بالجبر والمقابلة عشرين مسألة، وقد رأيت منها عدة نسخ نسخة منها عند الرياضي الماهر السيد أبي القاسم الخوانساري في النجف، وكان يقدّرها كثيراً، ويقول: (إنه يظهر من الخواجة في كتابه هذا أن قدماء الإسلام قد وصلوا في حل المعادلات إلى الدرجة الثالثة)، وقد ألفه الخواجة في سنة ٦٦٧.

١٥٢ . رسالة في الرمل؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان
 الشيعة؛ رسالة في علم الرمل كتبها بأمر هولاكو.

١٥٣ ـ رسالة في الرمل؛ باللغة العربية والفارسية والتركية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ كتبت باللغات الثلاث ونسبت إلى الخواجة الطوسي.

١٥٤ . رسالة في الشماع؛ ورد في أعيان الشيعة.

١٥٥ ـ رسالة في الصبح الكاذب؛ رسالة في تشخيص الصبح الصادق من الكاذب؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي الذريعة؛ وهي رسالة مختصرة جداً في هذا الباب كتبها جواباً على سؤال بعض الأمراء.

- ١٥٦ . رسالة في العصمة؛ ورد في أعيان الشيعة.
  - ١٥٧ ـ رسالة في العقل؛ ورد في أعيان الشيعة.
- ١٥٨ . رسالة في العلم الاكتسابي واللدني؛ ورد في أعيان الشيعة.
- ١٥٩ . رسالة في النعم والمتع والمنائذ؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة؛ وهي مكتوبة على الطريقة التعليمية الباطنية ومنسوبة إلى الخواجة الطوسي، ونسبة هذه الرسالة إلى الخواجة الطوسي غير مؤكدة وذلك أن سياق الرسالة وطريقة وأسلوب كتابتها ليس كأسلوب الخواجة الطوسي وعلى الأرجح أنها نسبت إليه.
- ١٦٠ رسالة في النفوس الأرضية وقواها: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة.
- ١٦١ رسالة في النفي والإثبات؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي الذريعة: رسالة فلسفية مختصرة حول مسألة نفي المعدوم وإثباته.
- 177 رسالة في انعطاف الشعاع وانعكاسه: انعكاس الشعاع، رسالة في انعكاس الشعاعات. رسالة في انعكاس الشعاعات ورسالة في انعكاس الشعاع وانعطافه، مباحث في انعكاس الشعاعات وانعطافها: باللغة العربية: ورسالة في انعكاس الشيعة، وعند بروكلمان، ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي أعيان الشيعة، وعند بروكلمان، ولدى الأعسم.
- 1٦٣ **. رسالة في أنه هل المفهوم من الإدراك التعقل أم** غي**ر ذلك؟**؛ باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة.
- 174 . رسالة في بحث العلل والمعلولات المترتبة؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ رسالة موجزة، يبدأها الطوسي: "إن كانت علل ومعلولات مترتبة بلا نهاية من جانب او من جانبي التصاعد والتنازل كانت تلك المراتب بأعينها باعتبار سلسلة العل غير منقطعة الجانبين".
- ١٦٥ رسالة في بعض المسائل: ورد في مستدركات أعيان الشيعة: المسألة الأولى في وجوب
   معرفة الله، المسألة الثانية في وجود الباري توجد نسخة هذه الرسالة في المكتبة الوطنية.
- ١٦٦ رسالة في تحقيق قوس قرح؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ رسالة مختصرة جداً.
  - ١٦٧ رسالة في تحقيق قوى الرحمن: ورد لدى مدرس رضوي.
- ١٦٨ رسالة في جواب أسئلة السيد ركن الدين الأسترآبادي: باللغة العربية: ورد لدى

مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، ولدى الأعسم. وفي الذريعة: المذكور قدم عشرين سؤالاً حول المنطق والحكمة إلى أستاذه في شهر محرم سنة ٦٧١ هـ وقد أجاب على تلك الأسئلة ضمن هذه الرسالة.

179 - رسالة في جواب أسئلة شرف الدين محمد بن محمود الرازي: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي الذريعة: وهي أسئلة موجهة من الروم وقد أجاب عليها.

١٧٠ ـ رسالة في جواب الإمام نجم الدين النخجواني: ورد في مستدركات أعيان الشيعة:
 الذي سأله حول معنى قول الحكماء المجهول المطلق يمتنع الحكم عليه.

١٧١ - رسالة في جواب الكاتبي القزويني؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة؛ سأل الكاتبي
 القزويني حول معنى مقولة الحكماء السالبة أعم من موضوع الموجبة.

١٧٢ - رسالة في جواب ثلاثة أسئلة لأثير الدين الأبهري: ورد في مستدركات أعيان الشيعة: أجاب عليها و أرسلها إلى الحكيم.

1۷۳ ـ رسالة في جواب لسؤال حول خيرية الوجود: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة: سأل سائل الخواجة عن قول الحكماء الوجود خير والعدم شر، فلماذا بتمنى الناس الموت أحياناً؟

١٧٤ ـ رسالة في جواب معز الدين سعد بن كمونة: أو جواب المسائل السبع؛ باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة: قدم معز الدين سعد بن كمونة إلى الخواجة سبعة أسئلة من مسائل الحكمة.

١٧٥ . رسالة في جواب نجم الدين علي بن عمر الكاتبي القرويني (طبيعيات): باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، ولدى سارطون: التي يسأل فيها حول معنى قول ابن سينا: "إن الحرارة تنقل في الرطب سواداً وفي ضده بياضاً" ... الخ ما المقصود من ذلك؟ فأجاب عليها بجوابين.

١٧٦ - رسالة في جواب نجم الدين علي بن عمر الكاتبي القزويني (منطق): باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة: شلك الكاتبي حول أن نقيض العام أخص من النقض الخاص، فناقش الخواجة بذلك، وأجابه الخواجة بمراسلة.

١٧٧ - رسالة في حقيقة الروح: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي.

١٧٨ . رسالة في رد اشكال الكاتب القزويني على أدلة الحكماء: ورد في مستدركات أعيان
 الشيعة: ألف على بن عمر الكاتبى رسالة مختصرة فى إثبات الواجب وفى هذه الرسالة عرض

إشكاليات على أدلة الحكماء فألف الخواجة الطوسي الرسالة المذكورة وأبطل إشكاليات الكاتبي وأجاب عليها.

1۷۹ ـ رسالة في سلوك الملوك القدامى وتقاليدهم: سير الملوك: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة وفي الذريعة: ذكر مدرس رضوي أنها رسالة في كيفية تسديد الضرائب والخراج ونفقاتهما وهي رسالة في تسع صفحات. أما في الذريعة فقد ذكر أنه سير الملوك لابن المقفع وكان قد ترجمه من الفهلوية، ثم قام الخواجة بترجمته إلى الفارسية الدرية بأمر من ناصر الدين محتشم قوهستان.

 ١٨٠ . رسالة في شكل القطاع السطحي؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، ولدى سركيس؛ توجد نسخة من هذا الكتاب في المكتبة الوطنية بباريس.

1۸۱ . رسالة في صدور الخلق من حضر الحق؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ رسالة يتحدث فيها عن كيفية صدور الموجودات من المبدأ الفياض، ثم يتبادل آراء الحكماء في باب علم الله تعالى وقد ألفها في سنة ٦٦٦ هـ بناء على طلب قاضى القضاة في هرات بأفغانستان.

١٨٢ **. رسالة في ضرورة الموت وحتميته**؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ وجيزة جداً تتعدث عن حتمية الموت ولا بديته.

1۸۳ ـ رسالة في علم المثلثات: رساله در علم مثلث؛ باللغة الفارسية: ورد في مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولدى مدرس رضوي، ولدى الأعسم: ذكر في تذكرة النوادر أن نسخة هذا الكتاب بخط قطب الدين العلامة الشيرازي موجودة في مكتبة مولانا يعقوب بدواني في الهند.

١٨٤ - رسالة في فضول الكلام؛ ورد لدى مدرس رضوى.

١٨٥ - رسالة في فضيلة أمير المؤمنين علي عليه السلام؛ ورد لدى مدرس رضوي.

 ١٨٦ - رسالة في كيضية الانتضاع بالحس؛ باللغة الضارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة.

١٨٧ . رسالة في ماهية العلم والعالم والعلوم؛ أو رسالة في العلم اللدني والكسبي للمحقق الطوسي؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي الخواجة الطوسي وقد طبعت بطهران باسم العلم اللدني والكسبي في حاشية كتاب المشاعر للملا صدرا.

١٨٨ - رسالة في نفس الأمر وبيان حقيقة المراد منه؛ وردت في الذريعة.

۱۸۹ - رسالة مختصرة تتضمن بعض الفوائد؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ فوائد في مسائل متنوعة ولما كانت موجزة جداً يتعذر وضع عنوان كتاب أو رسالة.

١٩٠ ـ رسالة مكاتبة من جانب ملك المفول إلى الملك الناصر؛ باللغة العربية؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة؛ رسالة أخرى مكتوبة من جانب ملك المغول إلى المالك الناصر ومشته في كتاب جامع التواريخ.

١٩١ - رسالة من هولاكو بعد فتح بغداد: باللغة العربية: ورد في مستدركات أعيان الشيعة: رسالة من هولاكو بعد فتح بغداد إلى الملك الناصر ملك الشام مكتوبة بإملاء الخواجة باللغة العربية وصورة هذه الرسالة مثبتة في كتاب وصاف الحضرة.

١٩٢ . رسالتان في جواب علم الدين قيصر؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة؛ مدرجتان في نهاية بعض نسخ الشافية.

۱۹۳ . رساله در حکم کردن بر شانه کوسفند وغیره؛ باللغة الفارسیة؛ ورد لدی مدرس رضوی.

۱۹۴ - رساله در مباحث طبي در باره، نضج؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي؛
 النضج أحد المباحث الطبية (نضج الأخلاط وتسهيل سبيل الاندفاع) وهي رسالة مختصرة.

140 . روضة التسليم؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولم أعيان الشيعة، ولم عقائد الشيعة، ولدى الأعسم؛ يقول مدرس رضوي حول روضة التسليم: إنه كتاب حول عقائد التعليميين وقد قام المستشرق إيضائوف بطبعه ويحتوي هذا الكتاب على ثمانية وعشرين تصوراً، وهذا الكتاب ليس للخواجة لأنه مضاف الى مغايرة أسلوب كتابته أسلوب الخواجة، فما ورد فإن كلمات وتراكيب خاطئة تلاحظ فيه أيضاً ولا يمكن أن يصدر مثلها عن الخواجة، كما ورد فيه اسم أخ للمؤلف يدعى بدر الدين حسين ولم يذكر للخواجة أخ بهذا الاسم.

١٩٦ - روضة القلوب؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي أعيان الشيعة، ولدى الأعسم؛ رسالة حول الحقيقة وهو قسمان: الأول يرتبط بعالم الأجسام والثاني بعالم الأرواح.

19۷ - زيدة الاستدراك في هيئة الأفلاك؛ أو زيدة الإدراك في هيئة الأفلاك، زيدة الإدراك في ميئة الأفلاك، زيدة الإدراك في ماهية الأفلاك؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي أعيان الشيعة، ولدى سارطون، ولدى الأعسم؛ رسالة مختصرة في علم الهيئة كتبت في مقدمة ومقالتين.

- ١٩٨ . زيدة الهيئة: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي أعيان الشيعة: مختصر في علم الهيئة ويحتوى على ثلاثين فصلاً.
  - ١٩٩ . زيج الشاهي؛ ورد في الذريعة، وفي إيضاح المكنون، ولدى الأعسم.
- ٢٠٠ . سأله أحد الحكماء حول التنفس فكتب حول ذلك رسالة: ورد لدى مدرس رضوي. وفي مستدركات أعيان الشيعة: تحدث الشيخ الرئيس في الفند العاشر من الكتاب الثالث من القانون حول التنفس حديثاً عاماً واعترض على كلامه أحد العلماء وسأل الخواجة فأجابه.
- ٢٠١ ـ ساقي نامه: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة.
   وكشف الظنون.
  - ٢٠٢ . شجرة طوبى: ورد في الذريعة: في الاختلاجات.
  - ٢٠٣ . شرح اصول الكافي: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة.
- ٢٠٤ . شرح الإشارات: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة: يذكر مدرس رضوي حول الكتاب فيقول: الإشارات والتبيهات لابن سينا وقد تناوله الفخر الرازي بالشرح وأورد كثيراً من الإشكالات على ابن سينا ثم تناوله نصير الدين بالشرح أيضاً ورد خلال الشرح على إشكاليات الفخر الرازي، وقد استغرق عمله في هذا الكتاب عشرين عاماً حيث فرغ من الشرح في أواسط صفر سنة ١٤٤هـ.
  - ٢٠٥ شرح الإسطرلاب؛ ورد لدى الأعسم.
- ٢٠٦ . شرح التهافت؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة؛ هذا الكتاب أيضاً في اكتفاء القنوع نسب إلى الخواجة الطوسي، ويعلن مدرس رضوي على ذلك فيقول: أما شرح التهافت فهو لعلاء الدين الطوسي وليس نصير الدين الطوسي.
- ٢٠٧ شرح المعينية: أو حل مشكلات الرسالة المعينية: ورد في مستدركات أعيان الشيعة.
   ولدى الأعسم، وفرحات: كتب هذا الشرح بطلب من معين الدين بن ناصر الدين محتشم.
  - ٢٠٨ شرح النمرة في أحكام النجوم: ورد في إيضاح المكنون.
- ٢٠٩ شرح ديوان أمرىء القيس: ورد في الذريعة: ذكر في الذريعة أن النسخة الخطية في
   مكتبة محمد باشا بإسلامبول.
- ٢١٠ شرح رسالة التنجيم؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة، وفي الذريعة: ذكر في مستدرك أعيان الشيعة أن صاحب آثار الشيعة نسب هذا الكتاب إلى الخواجة الطوسي ولكن ثمة شكاً في هذه النسبة، أما في الذريعة فقد ذكر أن نسختها في مكتبة باريس نقلاً عن فهرسها.

٢١١ . شرح رسالة العلم: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي الذريعة: ذكر في الذريعة: إن رسالة العلم هذه مجموعة تشتمل على أربع وعشرين مسألة من مسائل علم الله تعالى وما يناسبه، كتبها الشيخ أحمد بن سعادة البحراني وحققها وأرسلها إلى تلميذه الشيخ علي بن سليمان البحراني، فجعلها الشيخ علي بن سليمان تلميذ المصنف في طي كتاب له وأرسلها إلى الخواجة الطوسي، واستدعى منه شرح الرسالة، ولما وصل الكتاب والرسالة إلى الخواجة شرح الرسالة بقال أقول، ورد في بعض المواضع على أقوال ابن سعادة، ولما تم الشرح بعثه إلى الشيخ علي بن سليمان وصدره بعشرة أبيات في مدح مسائله والمصنف ابن سعادة.

٢١٢. شرح طبيعيات الإشارات؛ ورد لدى سركيس، ولدى الأعسم.

٣١٣ . شرح على كتابات الفارابي القائلة بالثقافة العقلية كممر للسعادة والحكمة: ورد لدى سارطون، ولدى بروكلمن.

٣١٤ . شرح مختصر في معرفة التقاويم؛ باللفة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي؛ مؤلف من ثلاثين فصلاً عربياً ويبدو أن شارحه هو الخواجة.

٣١٥ . شرح مرموز الحكمة؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ كتاب مرموز الحكمة مؤلف باللغة العربية ومنسوب إلى ابن سينا وله شرح بالفارسية منسوب إلى الخواجة الطوسي.

٢١٦ . شريعة الأثر في إنجاح المقاصد والملمات: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة: يذكر الخوانساري في كتاب الروضات أن هذه الرسالة من تأليف الخواجة الطوسي.

٢١٧ - صلوات النصير؛ أو إنشاء الصلوات على أشرف البريات وعترته؛ باللغة العربية؛ ورد
 لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة.

٢١٨ - صورة الإقليم: ورد لدى سارطون: وهو في الجغرافيا، وغير كتاب صورة الإقليم
 لمؤلفه البلخى.

٢١٩ . ضـوابط الطب: قـوانين الطب: باللفـة العـربيـة: ورد لدى مـدرس رضـوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي الذريعة، وفي كشف الظنون: رسالة صغيرة في بعض الضوابط الطبية.

٢٢٠ - علم قوانين الكتابة؛ ورد في كشف الظنون.

۲۲۱ . فال نامه: ورد لدى سارطون.

۲۲۲ . فوائد للخواجة الطوسي؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي؛ رسالة مختصرة تحتوى على عدد من الفوائد وهي غير ما ذكر آنفاً.

٢٣٣ . فوائد مجموعة مقالات مختصرة؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة؛ الأولى في
 تعارف الأرواح بعد مفارقة الأبدان، الثانية في الفرق بين الجنس والمادة.

۲۲۴ . في البرهان على أن مجموع مربع مفردين لا يكون مربعاً: ورد لدى سارطون، ولدى بروكلمن.

٥٣٧ . قانون نامه: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، و في إيضاح المكنون. وفي مستدركات أعيان الشيعة: يذهب الحاج خليفة في كشف الظنون إلى أن هذا الكتاب من آثار الخواجة الطوسى.

٢٢٦ . قطعة من سفينة الخواجة؛ ورد لدى مدرس رضوى.

۲۲۷ . قواعد العقائد: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولدى بروكلمن، ولدى الأعسم: وهو رسالة مختصرة في أصول العقائد، وقد طبع ملحقاً بتخليص المحصل في بيروت.

. ٢٢٨ عتاب الأصول الموضوعة؛ كتاب الأصول الموضوع؛ ورد لدى سارطون، ولدى الأعسم.

٢٢٩ - كتاب الباب الباهية في التراكيب السلطانية؛ ورد لدى بروكلمن، ولدى سارطون؛
 أوضح سارطون أن هذا الكتاب في الطب وهو منسوب للطوسي.

- ٢٣٠ كتاب البارع في علوم التقويم وحركات الأفلاك واحكام النجوم؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، ولدى سارطون، ولدى بروكلمن، وكشف الظنون، ولدى الأعسم؛ يقول عنه سارطون: كتاب البارع في علوم التقويم وحركات الأفلاك وأحكام النجوم كتاب رائع جداً في تقويم حركات الكرات وعلم التنجيم، أما بروكلمن فأضاف إلى العنوان ودلائلها واختلاف المطالع والبلدان.

٢٣١ - كتاب البلاغ؛ ورد لدى مدرس رضوي، و في إيضاح المكنون. وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي الذريعة؛ وهو عبارة عن شرح لكتاب إقليدس، وذكر في الذريعة أنه غير تحرير إقليدس.

۲۳۲ - كتاب التجريد في الهندسة؛ تجريد الهندسة؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي كشف الظنون؛ يظن الأعسم أنه عنوان محرف لـ تحرير المطيات في الهندسة" الوارد ذكره.

٢٣٢ - كتاب الظفر؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي إيضاح المكنون. وفي مستدركات أعيان

الشيعة: في الجبر والمقابلة وقد نسبه الحاج خليفة في كشف الظنون، وطاش كبرى زادة في مفتاح السعادة إلى الخواجة الطوسي.

١٣٤ - كتاب المساكن: باللغة العربية: ورد في مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة: مؤلف الكتاب ثاذوسيوس وقد نقله إلى العربية قسطا بن لوقا وحرره الخواجة الطوسي يحوي هذا الكتاب ١٢ شكلاً، فرغ من تحريره سنة ١٥٣هـ.

۲۳۰. كتاب الموضوعات الأرخميدس؛ ورد لدى بروكلمن.

٢٣٦. كتاب تحرير المنطق؛ باللغة العربية؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة؛ مختصر يحوى تسعة فصول توجد نسخة قديمة من هذا الكتاب في مكتب ملك الوطنية بطهران.

٢٣٧ ـ كتاب قواعد الهندسة؛ ورد لدى سارطون، ولدى الأعسم.

٢٣٨ . كشف القناع عن أسرار شكل القطاع: دعاوى الشكل المعروف بالقطاع: باللغتين العربية والفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة، ولدى سارطون، ولدى بروكلمن، ولدى الأعسم: ذكر مدرس رضوي أنه في الشكل الأول من الأشكال الثلاثة لأكر مالانوس وأن الخواجة الطوسي كتبه أولاً بالفارسية، ثم عربه ورتبه على خمس مقالات كل منها يتضمن عدة أشكال وفصول الكتاب الشكل الأول من الأشكال ذات الأبعاد الشلائة لأكر مانالاوس الذي نقله الخواجة الطوسي إلى الفارسية أولاً ثم إلى العربية وهو مرتب في خمس مقالات.

٢٣٩. مائة باب في معرفة الإسطرلاب: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة: يرى صاحب الذريعة أن كتاب "عشرون بابا في معرفة الإسطرلاب" هو مختصر هذا الكتاب.

. ٢٤٠ مختصر الهيئة؛ باللغة العربية؛ ورد في الذريعة.

٢٤١ . مختصر رسائة في الرمل: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة: يقول فيها: لما كان أمر العالم المطاع نافذاً في إيجاز الرسالة غاية الإيجاز، ولكي يعلم المقصود من مطولات هذا الفن، إختصرنا تسكين دائرة الاختيارات في الطالب والمطلوب وهذا هو التسكين" وهي رسالة لا تتجاوز الصفحتين.

 ٢٤٢ مختصر كرات أرشميدس: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي الذريعة: ترجمة ثابت بن قرة وتحرير الخواجة.

٣٤٣ . مدخل الرمل: باللغة العربية: ورد لدى مدرس رضوي: مقدمة ومدخل إلى العلم، وشرح ما يصطلح عليه بالبيوت في علم الرمل.

٢٤٤ مدخل في علم النجوم: باللغة الفارسية: ورد في إيضاح المكنون. وفي مستدركات أعيان الشيعة، وفي أعيان الشيعة؛ منظومة في علم النجوم.

٥٢٤. مصارع المصارع: باللغة العربية: ورد في مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة: كتب تاج الدين محمد بن عبد الكريم الشهرستاني كتاب أسماه "مصارع الفلاسفة". وكان الإشكال الأساس منصباً على الشيخ ابن سينا بوصفه رأس الفلاسفة، فألف الخواجة الطوسي كتابه وأسماه "مصارع المصارع" ورد فيه على الاعتراضات والشبهات التي أوردها تاج الدين في كتابه.

٢٤٦ معاوضات المعاوضات؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة؛ رسالة تتضمن أجوبة على أسئلة صدر الدين القونوي.

٧٤٧ . معرفة النفس؛ ورد في أعيان الشيعة.

٢٤٨ . معيار الأشعار: الوافي في العروض والقوافي: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، و في إيضاح المكنون. وفي مستدركات أعيان الشيعة، ولدى الأعسم، وفي الذريعة: يقول مدرس رضوي: إنه كان يسمى قديما "برسالة العروض" ألف أواخر جمادى الآخرة ٦٤٩ هـ، أقدم نسخة لهذه الرسالة موجودة ضمن مجموعة آثار الخواجة الطوسي في مكتبة الدكتور محمود نجم آبادي.

٢٤٩ - مقالة در موسيقى: رسالة في علم الموسيقى، كتاب في الموسيقى: باللغة الفارسية: ورد لدى سارطون، ولدى بروكلمن، ومدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة، ولدى الأعسم: حقق هذا الكتاب زكريا يوسف القاهرة دار الكلام، ١٩٦٤ تحت عنوان رسالة نصير الدين الطوسي في علم الموسيقى، ويقول سارطون: إن الطوسي يعتبر مخترعاً لنوع من الناي باسم مهتار دو دوك، وأكملت نظريات الخواجة فى الموسيقى بواسطة تلميذه قطب الدين.

٢٥٠ . مقالة في آثار الكواكب السبعة وقران القمر؛ ورد لدى مدرس رضوى.

٢٥١ مقالة في أحكام القمر وحالاته الست؛ ورد لدى مدرس رضوى.

٢٥٢ - مقالة في تكسير الدائرة؛ باللغة العربية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ وهو من تأليف أرخميدس حرره و أضافه إلى كتاب الكرة والأسطوانة.

٢٥٣ مقامات الخواجة؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة: كتاب في مقامات العارفين وهو
 نفس بحث مقامات العارفين ضمن شرح الإشارات ولكنه يرى مستقلاً أحياناً.

٢٥٤ . مقدمة الزيج الإيلخاني؛ ورد لدى الأعسم، وفي أعيان الشيعة.

۲۵۵ مقولات عشر: باللغة الفارسية: ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة. وفي أعيان الشيعة: يحتمل أن تكون مقالات من كتاب أساس الاقتباس.

٢٥٦ . نزهة الناظر؛ ذكره سارطون؛ وهو في الفلك.

۲۹۷. نصيحت نامه؛ باللغة الفارسية؛ ورد لدى مدرس رضوي، وفي مستدركات أعيان الشيعة؛ وهي جملة نصائح باللغة الفارسية كتبها إلى آبقا خان حين جلوسه على كرسي السلطنة.

٢٥٨ . نظم حديث معلى بن خنيس؛ باللغة الفارسية؛ ورد في الذريعة؛ ذكر صاحب الذريعة أن المعلى بن خنيس روى عن الإمام الصادق عليه السلام في عدد أيام الشهر وسعدها وضعيها، إمضاء لما كانت الفرس تقول به، فنظم الخواجة الطوسى هذه الرواية.

٢٥٩ - نهاية الإدراك في دراية الأفلاك؛ نهاية الإدراك؛ ورد في مستدركات أعيان الشيعة، ولدى بروكلمن: ذكر في كشف الحجب والأستار أن الخواجة نصير الدين ألف هذا الكتاب في عهد بهاء الدين محمد الجويني بطلب محمد بن بدخشاني.

٢٦٠ - واقعة بغداد؛ باللغة الفارسية؛ ورد في أعيان الشيعة، ولدى الأعسم؛ يذكر الأعسم: إنه تمت ترجمته مؤخراً من قبل محمد صادق الحسيني تحت عنوان استيلاء المغول على بغداد".

#### الخواجة الطوسى الشاعر:

مع أن النصير لم يُبحث كشاعر، فقد ذكر عبد الأمير الأعسم أن البحث في التراث قد كشف مؤخراً دور الخواجة الطوسي في تطوير أوزان الدوبيت، وحيث نجد أنه من أطرف ما يلاحظ في دوبيت القرن السابع الهجري، أن الخواجة نصير الدين الطوسي قد نظم رباعية لم يُراع فيها التصريع في المصراع الأول، ولا الثالث.. وهو نموذج لا نظير له فقال(٢٠).

كنّا عَـدَمـاً ولم يكنْ من خلل والأمــرُ بحـاليه إذا ما مِستنا يا طولَ فنائنا، وتبـقى الدُّنيـا ولا الرَّسم بقى لنا ولا اسـمُ المعنى

وقد نظم المحقق الطوسي أشعاراً بالعربية والفارسية، وقد ذكرنا من جملة مؤلفاته كتاباً بعنوان "معيار الأشعار" وعليه فلم يكن المحقق مجرد شاعر ينظم الشعر، بل أستاذاً أتقن معرفة الشعر ومن أشعاره:

لو أن عبداً أتـــى بالصالحات غدا وود كل نبي مرســــــل وولي وصام ما صافحاً بلا كســـل وقام ما قام قواماً بلا كســـل

وطار في الجو لا يأوي إلــــى جبل
يكســــو اليتامى من الديباج كلهم
وعـاش فـــي الناس آلافـاً مـؤلفـة
مــا كـان يــــوم البعث منتفعاً

وغاص في البحر مأموناً مـــن البلل ويطعم الجــائعين البــر بالعــسل عـار من الذنب معـصـومـاً من الزلل الا بـعـب أمــيــر المؤمنين علي (٢١)

وقد كتب الشعر باللغة العربية والفارسية وله قصائد في اللغتين وقد ذكروا له في العربية (٢٢): العربية(٢٢):

> ما للمثال الذي ما زال مشتهرا أما رأوا وجـــه من أهوى وطرته

للمنطقيين في الشرطين تسديد الشمس طالعة والليل موجود

#### وله في الفزل أيضا:

متحيــــرأ كمتحيري في حده يا عــاشــقــيــه تزودوا من ورده وحكى قضيب الخيـزران بقـــده عيناك أمضى مــن مضارب حده وحـسـام لحظك باتر في غـمـده إلا عليّ ومـــخلفـــأ في وعـــده نقل الحديث إلـــي الحبيب بضده

وقف العسنار على أوائل خده وقرأته فإذا عليه أسسطر وقرأته فإذا عليه أسسطر يما مسن حكى زهر الرياض بخده دع عنك ذا السسيف الذي قلدته كل السيوف بواتر مشهورة يا مسحسناً إلا إليّ ومنعماً لا تستمع قول الوشاة فإنما

# الخواجة الطوسي الحدّث:

إذا راجعنا فيما أوردناه أعلاه من الآثار العلمية للخواجة الطوسي، لا نرى أي أثر على مستوى رواية ونقل الحديث، علماً أننا أوردنا فيما سلف، إجازات رواية قد أعطيت له، وهذا قد يوقع في الحيرة إلى حدِّ ما. وبعد أن تابعنا كتب الحديث المتخصصة، استطعنا تلمس ملامح لدور ما لعبه الخواجة الطوسي على مستوى نقل الحديث، حيث نرى في إجازات تلامنته أنه يروي عن: "والده الجليل محمد الطوسي، وعن معين الدين سالم بن بدران بن علي المصري المازني، وعن برهان الدين محمد بن محمد بن علي الحمداني القزويني الذي يروي عن كثير يزيدون على مائة (۱۳)، ويروي كذلك عن: "نصير الدين أبي طالب عبد الله بن حمزة الطوسي خال أبيه (۱۳)، فهو واسطة نقل بين علماء سبقوه وعلماء أتوا بعده، أما العلماء الذين

يروون عنه، نرى عدداً من أبرز علماء الشيعة من طبقة تلامذته ومعاصريه عنه، حيث يروي عنه أبرز عالمين على مستوى الشيعة من طبقة تلاميذه هما: "رضي الدين علي بن طاووس الذي يروي عن الوزير الأعظم، الخواجة نصير الملة والدين (٢٥)، ويروي عنه "العلامة جمال الدين بن المطهر الحلي (٢١).

وهو واسطة في نقل كتب حديث كاملة، حيث ذكر السيد غياث الدين في إجازته: "أنه يروي جميع كتب السيد المرتضى عن الوزير العلامة السعيد نصير الدين محمد بن محمد بن الحسن الطوسي، عن والده، عن السيد فضل الله الراوندي الحسني، عن مكي بن أحمد المخلطي، عن أبي علي بن أبي غانم العصمي، عنه (۱۲)، وقد ورد أنه واسطة في نقل كتاب (الأربعون حديثاً) للمحدث الشهير ابن بابويه القمي، حيث قال السيد محسن الأمين: وعلى النسخة مكتوب ما صورته: "قال العبد المفتقر إلى كرم ربه محمد بن مكي [الشهيد الأول]: إني أرويه عن ابن طاووس، عن ابن معد وعن خواجه نصير الدين عن الحمداني (۱۸)، وهو واسطة في نقل بعض الروايات:

حيث يروي عن الوزير نصير الدين الطوسي، عن والده، عن فضل الله الراوندي، عن ذي الفقار بن معبد، عن الطوسي، عن المفيد، عن محمد بن أحمد بن داود عن محمد بن علي، عن عمه قال: حدثني أحمد بن حماد بن زهير القرشي، عن يزيد بن إسحاق، عن أبي السحيق الأرحبي، قال: حدثنا عمر بن عبد الله بن طلحة النهدي، عن أبيه، قال: دخلت على أبي عبد الله (عليه السلام) فذكر حديثاً فحدثنا به، قال: فمضينا معه . يعني أبا عبد الله (عليه السلام) حتى انتهينا إلى الغري فأتى موضعاً فصلى، ثم قال لابنه إسماعيل: قم فصل عند راس أبيك الحسين (عليه السلام)، قلت اليس قد ذهب براسه إلى الشام؟ قال: بلى ولكن فلاناً هو مولانا سرقه، فجاء به وهو هنا (١٩).

أخبرني الوزير السعيد خاتم العلماء نصير الدين محمد بن محمد بن الحسن الطوسي (طيب الله مضجعه). عن والده، عن الإمام فضل الله الحسني الراوندي، عن ذي الفقار بن معبد، عن الطوسي عن محمد بن النعمان، عن محمد بن أحمد بن داود، عن محمد بن نكار النقاشي، قال: حدثتا الحسن بن محمد الفزاري، قال: حدثتي الحسن بن علي النحاس، قال: حدثتا جعفر بن الرماني، قال: حدثتي يحيى الحمامي، قال: حدثتي محمد بن عبيد الطيالسي، عن مختار التمار، عن أبي مطر قال: لا ضرب ابن ملجم الفاسق أمير المؤمنين، قال له الحسن؛ اقتله؟ قال: لا، ولكن احبسه، فإذا مت فاقتلوه، فإذا مت فادفنوني في هذا الظهر في هذا الظهر في هذا الظهر في هذا الظهر في هذا الظهر

أخبرني الوزير السعيد العلامة (نصير الملة والدين) محمد بن أبي بكر محمد بن الحسن الطوسي (قدس الله روحه)، عن والده، عن السيد فضل الله الحسني، عن ذي الفقار بن معبد، عن الطوسي، عن المفيد، عن محمد بن أحمد بن داود القمي، قال: أخبرنا محمد بن علي بن الفضل الكوفي، قال: حدثنا أبو الحسن محمد بن روح القزويني (من لفظه بالكوفة)، قال: حدثنا أبو القاسم النقاش بقزوين قال: حدثني الحسين بن سيف بن عمير، عن أبيه سيف، عن جابر بن يزيد الجعفي قال: قال أبو جعفر (عليه السلام)؛ مضى ابي علي بن الحسين إلى قبر امير المؤمنين (عليه السلام) بالمجاز وهو من ناحية الكوفة، فوقف عليه ثم بكى وقال: السلام عليك يا أمير المؤمنين، (ورحمة الله ويركاته)، السلام عليك يا أمير الله في أرضه وحجته على عبده... [زيارة أمين الله المشهورة والموجودة في كتب الزيارات المختصة كافة](١٣).

أخبرني الوزير المعظم نصير الدين محمد بن محمد بن الحسن الطوسي، عن والده، عن فضل الله، عن ذي الفقار، عن الطوسي، عن المفيد، عن محمد بن أحمد، قال: حدثنا محمد بن تمام، قال: أخبرنا محمد بن رياح، قال: حدثنا عمي أبو القاسم علي بن محمد، قال: حدثنا عبد الله بن محمد بن خالد التميمي، قال: حدثنا الحسن بن علي الخراز، عن خاله يعقوب بن الياس، عن مبارك الخباز، قال لي ابو عبد الله (عليه السلام): اسرج البغل والحمار في وقت ما قدم وهو في الحيرة، قال: فركب وركبت معه حتى دخل الجرف، ثم نزل فصلى ركمتين، ثم تقدم فصلى ركمتين، ثم ركب ورجع، قال: فقلت له: جعلت فداك ما الأوليان والثانيتان والثائيتان موضع قبر امير جعلت فداك ما الأوليان والثانيتان والثائيتان موضع قبر المير الكامتين، والثانيتان موضع راس الحسين، والركمتان الثالثتان موضع منبر القائم (٢٦).

أخبرني الوزير السعيد المعظم الخواجة نصير الدين محمد بن محمد بن الحسن الطوسي. عن و الده، عن فضل الله الراوندي، عن ذي الفقار بن معبد، عن الطوسي، عن المفيد، عن محمد بن أحمد، عن ابن داود، عن محمد بن تعام، قال: أخبرنا محمد بن محمد، عن علي بن محمد، قال: حدثتي أحمد بن ميثم الطلحي، عن الحسن بن علي بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي نصير، قال: قلت: لأبي عبد الله (عليه السلام) أبن دفن أمير المؤمني؟ قال: دفن في قبر أبيه نوح. قلت: وابن قبر نوح؟ الناس يقولون: إنه في المسجد. قال: لا ذاك في ظهر الكوفة(٣٠). أخبرني الوزير السعيد نصير الدين ( قدس الله روحه)، عن والده، عن السيد فضل الله عن ذي الفقار، عن الطوسي، عن المفيد، عن محمد بن أحمد، قال: أخبرنا محمد بن بكران النقاش، قال: حدثنا أبو الخبراساني، قال: قلت لأبي الحسن الرضا (عليه السلام): أبهما أفضل زيارة قبر أمير شعيب الخراساني، قال: قلت لأبي الحسن الرضا (عليه السلام): أبهما أفضل زيارة قبر أمير

المؤمنين، أو زيارة الحسين (رحمه الله)؟ قال: إن الحسين قتل مكروباً فحقاً على الله (جل ذكره) أن لا يأتيه مكروب إلا فرج الله كريه، وفضل زيارة أمير المؤمنين على زيارة قبر الحسين كفضل أمير المؤمنين (عليه السلام) على الحسين (٢٠١).

أخبرني به الشيخ الإمام فخر الدين عن والده عن الإمام السعيد المحقق خواجة نصير الملة والدين محمد بن محمد بن الحسن الطوسي، عن والده عن الإمام فضل الله الراوندي، عن السيد المجتبى بن الداعي الحسني عن الشيخ أبي جعفر الطوسي عن الشيخ أبي الحسين بن أحمد القمي عن الشيخ أبي بعفر محمد أحمد القمي عن أبي جعفر محمد بن الحسن بن الوليد عن الشيخ الجليل أبي جعفر محمد بن الحسن بن فروخ الصفار القمي عن الثقة الصدوق أبي يوسف يعقوب بن يزيد بن حماد الأنباري عن الشيخ الأوثق الصدوق أبي أحمد محمد بن أبي عمير الأزدي عن الثقة عمر بن أذينة، عن الثقة العالم أبي الحسن زرارة بن أعين الشيباني عن الإمام أبي جعفر محمد بن علي الباقر (عليه السلام) قال: بينا رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم جالس بالسجد إذ جاء رجل فقام يصلي فلم يتم الركوع والسجود، فقال الرسول صلى الله عليه وأله وسلم، نقر كنقر الغراب لئن مات هذا وهكذا صلاته، ليموتن على غير ديني (٢٥).

عن الشيخ الإمام جمال الدين، عن الإمام السعيد خواجة نصير الدين أبي جعفر محمد بن محمد بن الحسن الطوسي، عن والده عن الإمام فضل الله الرواندي، عن السيد ذي الفقارين معبد للروازي عن السيد الإمام المرتضى الأجل علم الهدى قال: أخبرنا الشيخ أبو عبد الله المفيد، عن أبي المفضل محمد بن عبد الله بن المطلب الشيباني، عن أبي جعفر محمد بن جعفر بن بطة، عن أحمد بن أبي عبد الله البرقي قال: أخبرنا فضالة، عن الحسين بن عثمان، عن ابن بسطام قال: كنت عند أبي عبد الله جعفر بن محمد الصادق (عليه السلام) فأتى رجل فقال: جعلت فداك إني رجل من أهل الجبل وربما لقيت رجلاً من إخواني، فالتزمته فيعيب علي بعض الناس ويقولون: هذا من فعل الأعاجم وأهل الشرك فقال (عليه السلام): ولم ذاك؟ فقد التزم رسول الله عليه وأله جعفراً وقبل بين عينيه. فقال له الرجل: كيف هذا؟ فقال: إنه يوم افتتح خيبر، أناه بشير، فقال: هذا جعفر قد جاء. فقال رسول الله صلى الله عليه وأله وقبل ما بين عينيه. فقال رسول الله صلى الله عليه وأله وقبل ما بين عينيه... (٣٦).



# دراسة تقويمية لآثار الخواجة الطوسي العلمية

### ملاحظات تقويمية لآثار الخواجة الطوسى:

تتميز آثار الخواجة الطوسي العلمية بالميزات التالية:

أولاً: تتوزع آثاره بين تصنيف كتب جديدة، وترجمة كتب من لغة إلى أخرى، وشرح كتب آخرين والتعليق عليها . وهناك عدد لا بأس به من أسئلة وجهها إلى حكماء معاصرين ثم علّق على الإجابات وأعاد إرسالها بما يشبه المحاورات العلمية . وهناك إجابات عن أسئلة وجهها إليه علماء آخرون من رفاقه في مرصد مراغة أو من تلامذته أو من الحكام المحبين للعلم .

ثانياً: تتوع كتابات الخواجة باللغات العربية والفارسية، حيث يظهر أنه كان يتقن اللغتين العربية والفارسية، حيث يظهر أنه كان يتقن اللغتين العربية والفارسية. وآثاره في هاتين اللغتين "بلغت الغاية في الفصاحة والبلاغة العربية والفارسية كان ملماً باللغة التركية أيضاً، إذ أوردنا أنه ألف كتاباً في علم الرمل باللغة العربية والفارسية والتركية.

ثالثاً: تمتاز مؤلفاته بسهولة العبارة، والخلو من تعقيداتها، والتهذيب وتنقيح المعاني، وبعدها عن الحشو والزوائد الخالية من المعاني. الأمر الذي جعلها مورد رغبة الطلاب، وإقبال العلماء، بنحو أصبحت تلك المؤلفات من بين كتب الدراسة على امتداد قرون من الزمن (٢٨٠). وقد تناولها كثير من العلماء بالتعليق والتداول والشرح كما سيأتي.

رابعاً: إن مؤلفاته أشبه ما تكون بمؤلفات الفارابي عنها بمؤلفات ابن سينا، حيث إن نسبة كبيرة من مؤلفاته عبارة عن رسائل مختصرة، وكانت أحياناً لا تتجاوز صفحتين. ويشير الخواجة الطوسي إلى سببين لذلك، أولهما ظروفه الخاصة، وثانيهما رغبة منه في مخالفة مناهج أصحاب الاعتراض والجدال. فنراه يقول في مقدمة رسالة الإمامة:

… واستجماع الموانع، التي تحول بين الناظر والنظر، من ضيق الوقت، وتوزّع الخاطر، والكون على ما لا بدّ من والكون على جناح السفر، وأوجزت فيه الكلام إيجازاً يليق بالحال، مقتصراً على ما لا بدّ من أصول المقال، غير مطنب بتكثير الجواب والسؤال، كما هو سنّة أصحاب الاعتراض والجدال (٢٩٠).

أما في (رسالة قواعد العقائد) فيذكر سبباً آخر لهذا الإيجاز، وهذا السبب متعلق بالقارئ إذا صحّ التعبير وظروفه وكون هذا المنهج في الاختصار أحد المرغبات في القراءة فيقول: وإني أوردت فيها قواعد العقائد من العلم المنسوب إلى الأصالة، واحترزت في تقريرها عن الإطناب والإطالة، مخافة أن يؤدي إلى السآمة والملالة ((11)، أما في (المقنعة في أول الواجبات) فيؤكد أنه يلاحظ ظروف القارئ فيقول: "وبعد: فهذه مُقنِعةٌ في أول الواجبات، لخصتها لذوي الاشتغالات ((11)).

خامساً: أما في كتبه التحريرية وفي تعليقه على كتب الآخرين، نرى لديه سعياً واضحاً وإستعانة بشتى الوسائل لتوضيح مراد الكاتب، بدون التدخل في النقد قبل إيضاح رأي المؤلف. حيث يرد في مقدمة شرحه الإشارات ابن سينا حينما يعلق على شرح الفخر الرازي، الذي سبقه، فنراه يوضح الخلل المنهجي الذي وقع فيه الفخر الرازي، وفي نفس الوقت يوضح منهجه في الشرح فيقول:

"وقد شرحه الفاضل العلامة فخر الدين.... إلا أنه بالغ في الرد على صاحبه أثناء المقال. وجاوز في نقض قواعده حد الاعتدال. فهو بتلك المساعي لم يزده إلا قدحاً .... ومن شرط وجاوز في نقض قواعده حد الاعتدال. فهو بتلك المساعي لم يزده إلا قدحاً .... ومن شرط الشارحين أن يبذلوا النصرة لما قد التزموا شرحه، بقدر الإمكان والاستطاعة، وأن يذبوا عما قد تكفلوا إيضاحه بما يذب به صاحب تلك الصناعة ليكونوا شارحين غير ناقضين، ومنسرين غير معترضين. اللهم إلا إذا عثروا على شيء لا يمكن حمله على وجه صحيح، فحينئذ ينبغي أن ينبهوا عليه، بتعريض، أو تصريح، متمسكين بذيل العدل والإنصاف، متجنبين عن البغي والإعتساف" (13).

ونراه في تحريره لكتاب (المجسطي) قلّما ينقد رأي بطليموس في هذا الكتاب، مع أنه أضاف عليه شرح المناسبات، وشرح الكرات، والمشاهدات الفلكية الجديدة. أما عندما كتب في نفس الموضوع كتابه (التذكرة) نراه ينقد بطليموس وأراءه التي ساقها في كتاب المجسطي<sup>(٦٤)</sup>. سادساً: كان الخواجة الطوسي، يهتم بشكل واضح بحفظ أثاره، وبإعادة النظر ببعض الأثار. كما جرى في كتاب أخلاق ناصري فيما أسلفنا ذكره، أو من خلال حفظه للمحاورات الكتابية التي جرت مع علماء عصره، وحتى حفظ الأسئلة التي يوردها إلى الحكماء حتى ولو لم يأت رد عليها، مثل الأسئلة التي أرسلها إلى شمس الدين الكيشي وبقيت محفوظة حتى ذكر بعض الأجوبة عليها صدر الدين الشيرازي. وإن وصول هذا العدد من الفوائد الصغيرة يعود كما نرى إضافة إلى اهتمامه الشخصي، إهتمام العلماء المعاصرين وتلامذته بهذه الأثار، الأمر الذي يظهر من خلال الاهتمام المهيز منذ تأليفها باستنساخها، وبشرحها والتعليق عليها.

لذلك نرى أن معظم آثاره العلمية ما زالت باقية وقلما تخلو مكتبة من المكتبات العامة والخاصة في إيران وغيرها من أثر أو عدة آثار له (٤٤).

سابعاً: كان الخواجة الطوسي، يهتم بشكل حثيث لمراجعة ما ألفه، وإضافة ما يستجد لديه من معلومات إضافية توضع مقصود المؤلف، حيث نراه يقوم بتعديل شرحه للإشارات بعد عشرين سنة من إتمامه للشرح عندما توضع لديه مقصود الشيخ بقصة "سلامان وأبسال"، عندما استطاع أن يحصل عليها، وهو بهذه الخطوة قام بشيئين هامين: الأول أنه حفظ إحدى ثلاث قصص عرفانية لابن سينا وكان لها أثر بارز في فهم هذه التوجه لدى أبن سينا، والثاني أنه شرح لنا مقصود الشيخ الرئيس في استشهاده بهذه القصة، وقد جاء ذلك بتعليقاته على الإشارات على الشكل التالى:

وأما القصة الثانية: وهي التي وقعت إلي بعد عشرين سنة من إتمام الشرح. وهي منسوبة الى الشيخ، وكأنها هي التي أشار إليها: فإن آبا عبيدة الجرجاني أورد في فهرست تصانيف الشيخ: ذكر قصة سلامان وأبسال له ((10)).

# علاقة الأثار العلمية للخواجة الطوسى بالتجديد العلمي في القرن السابع:

بداية إذا أردنا أن نرى آثار الانهيار السياسي والاجتماعي ـ الذي لازم الخواجة الطوسي طوال عمره ـ، على الوضع الدراسي والعلمي بحسب كلام الخواجة الطوسي، يمكننا إيراد التالي: أولاً على مستوى طلاب العلم يرى الخواجة الطوسي أن هناك ضعفاً لدى التلامذة بالرغبة العلمية وفقداناً لطلب الحقيقة والفضيلة، أما من يرغب في تحصيل العلم فإنه ونتيجة الظروف يخبط خبط عشواء، ومن جهة أخرى هناك فقدان للكتب العلمية للمبتدئين في العلم وللمتقدمين. وهو الأمر الذي يُشير إليه الخواجة الطوسي في مقدمة تلخيص المحصل حيث يقول:

في هذا الزمان، لما انصرفت الهمم عن تحصيل الحق بالتحقق، وزلّت الأقدام عن سواء الطريق، بحيث لا يوجد راغب في العلوم، ولا خاطبٌ للفضيلة، وصارت الطباع كانها مجبولة على الجهل، والرذيلة، اللهم إلا بقية يرمون فيما يرومون رمية في ليلة ظلماء، ويخبطون فيما ينحون نحوه خبط عشواء، ولم يبق في الكتب التي يتداولونها من علم الأصول عيانٌ ولا خبر، ولا من تمهيد القواعد الحقيقة عينٌ ولا أثر (11).

ونحن نعتقد أن هذا التقييم للوضع العلمي كان له الأثر الأبرز في خطته التي سار عليها في سبيل الإحياء العلمي ـ الثقافي، وكانت هذه الخطة تقضى بمعالجة أسباب الخلل الذي أوجزه فيما سبق. لن يمكننا عرض كامل مشروع الخواجة الطوسي في هذا الفصل ولكننا سنعرض خطته باعتبار آثاره العلمية هنا، كوننا سنستعرض باقي المشروع فيما يلي من أبواب.

عناوين التجديد التي سنوردها فيما يلي، بمكننا الاصطلاح عليها بالتجديد من حيث الشكل. وهنا نفرق في التجديد بين جانبين: الأول من حيث الشكل: أي من جهة قدرة شكل الناتج الثقافي لديه في تحريك وتجديد الدورة الثقافية، عبر آليات تهدف إلى: شحذ الهمم لطلب الحقيقة، تأمين الكتب العلمية المنقحة، فتح المجال أمام الطلاب لإعادة النظر في المثالوف من آراء. أما التجديد من جهة المضمون فهو من حيث الآراء الجديدة والمناهج الجديدة التي جاء بها. من الطبيعي أنه لا يمكن التفريق بين الشكل والمضمون ولكن لتوسع البحث في التجديد ولكون الخواجة الطوسي شكل مفصلاً ثقافياً في ذلك العصر، وخاصة أن جهوده لم ترتبط بمجال دون آخر، وكون آثاره العلمية لها نصيب في مشروعه الإحيائي رأينا أن نفرد له فصلاً خاصاً ملحقاً بالآثار العلمية لتواصل البحث كما نعتقد. والملاحظات التي خرجنا بها كانت كالآتى:

## أولاً: تجديد الكتب والمناهج العلمية:

إن قيل: إن عمل الطوسي إنما كان تحريراً Critical Edition، فذلك ليس بالعمل القليل الأهمية . فهو أمر له دور أساس، حيث إن له أهمية على مستوى تجديد مناهج بحث كتب السابقين وفهمها بشكل سليم، إضافة إلى تحقيق الكتب وتجديد المتون العلمية المتمدة للدراسة والمباحثة . وفي هذا العمل والمحاولات النقدية كان يفسح المجال أمام بروز روح نقدية ضرورية لدى العلماء وطلاب العلم . إن أهمية هذه الروح النقدية لا تخفى ضرورتها في أية محاولة تجديد في أي عصر من العصور، ونرى الطوسي يوضح لنا منهجه في هذا الإطار من خلال نقده لـ "محصل" الفخر الرازي ، ـ وسننقل النص بطوله لأهميته في هذا المجال فقول:

لم ييق في الكتب التي يتداولونها من علم الأصول عيانٌ ولا خبر، ولا من تمهيد القواعد الحقيقة عينٌ ولا أثر، سوى كتاب "المحصل"، الذي اسمه غير مطابق لمناه، وبيانه غير موصل إلى دعواه، وهم يحسبون [طالبين الحقيقة والفضيلة]، أنه في ذلك العلم كاف، وعن أمراض الجهل شاف، والحق أن فيه من الغث والسمين ما لا يحصى، والمُعتمد عليه في إصابة اليقين بطائل لا يحظى، بل يجعل طالب الحق ينظر فيه كعطشان يصل إلى السراب، ويصير المتحير في الطرق المختلفة أيساً عن الظفر بالصواب.

رأيت أن أكشف القناع عن وجوه أبكار مخدراته، وأبيّن الخلل في مكامن شبهاته، وأدل على

غثه وسمينه، وأبين ما يجب أن يبحث عنه من شكه ويقينه، وإن كان قد اجتهد قـومٌ من الأفاضل في إيضاحه وشرحه، وقوم في نقض قواعده وجرحه، ولم يجرِ أكثرهم على قاعدة الإنصاف، ولم تخل بياناتهم عن الميل والإعتساف (١٤٠).

وفي نفس الإطار كان تعليقه ونقده لحاشية الفخر الرازي على الإشارات والتنبيهات، و يمكن ذكر نقد (تنزيل الأفكار) لأثير الدين الأبهرى.

وفي الجانب العلمي خارج الإطار الفلسفي والكلامي وهو كم كبير في مؤلفات الخواجة الطوسي. كان له دور كبير في تمحيص ونقد الترجمات العربية للكتب اليونانية التي كانت منتشرة منذ عدة قرون، حيث إن بعض ما حررة في القرن السابع كان من ترجمات القرن الثالث كما مر معنا. ولم يكن ذلك شأنه فحسب، فلقد نقّع كتب إقليدس، و ثاوذوسيوس، و أطولوقس، و أرخميدس، و أبسقلاوس، ومانالاوس، إضافة إلى أعمال إبني (أولاد) موسى بن شاكر، وثابت بن قرّة، بروح علمية موضوعية دقيقة. هذه الروح العلمية تمتاز بالمتابعة الدؤوبة حيث يستمر عدة سنوات في البحث عن المخطوطات لحل ما أغمض من عبارات، أو ما حُرّف على أيدي النساخ. كل ذلك نراه يترافق مع تواضع علمي جمّ وبروح علمية منقطعة النظير. عنداه يذكر في مقدمة (تحرير أكر مانالاوس)؛

"إني كنت أريد أن أحرر الكتب الموسومة بالمتوسطات، أعني الكتب التي من شائها أن يتوسط في الترتيب التعليمي بين كتاب الأصول لأقليدس، وبين كتاب المجسطي لبطليموس، يتوسط في الترتيب التعليمي بين كتاب الأصول لأقليدس، وبين كتاب المجسطي لبطليموس، .... ولما وصلت إلى كتاب مانالاوس في الأشكال الكروية، وجدت له نسخاً كثيرة مختلفة غير معصلة المسائل وإصلاحات له مخبطة كإصلاح أبي عبد الله محمد بن عيسى الماهاني، وأبي الفضل أحمد بن أبي سعيد الهروي وغيرهما، بعضها غير تام وبعضها غير صحيح، فبقيت متحيراً في إيضاح بعض مسائل الكتاب سنين إلى أن عثرت على إصلاح الأمير أي نصر منصور بن عراق رحمه الله، فاتضّع لي منه معرفة ما كنت متوقفاً فيه، فعرزت الكتاب (أهاهرات الفلك):

لم تقع إليِّ من الكتاب غير نسخة في غابة السقم أكثرها من التصحيف والتعريف، بحيث لم يمكن الوقوف على شيء منه إلا بجهد كثير، وشرح له للنيريزي أيضناً سقيم جداً، فأكثرت النظر فيهما، وحرَّرت ما تراءى لي من الكتاب على ما تصورته، فإن لم يكن مطابقاً للكتاب، فالسبب منه ذلك، وفي نيّتي أن أصلح خلله إذا عثرت على نسخة صحيحة إن شاء الله (14). أما في مقدمة (تحرير كرة وأسطوانة أرخميدس) فيقول:

"إني كنت في طلب الوقوف على بعض المسائل المذكورة في كـتـاب الكرة والأسطوانة

لأرشميدس زماناً طويلاً. إلى أن وقفت على النسخة المشهورة من هذا الكتاب التي أصلحها ثابت بن قرة، وهي التي سقط منها المصادرات لقصور فهم ناقله إلى العربية عن إدراكه. وعجزه بسبب ذلك عن النقل، وطالعتها وكان الدفتر سقيماً لجهل ناسخه، فسددته بقدر الإمكان واجتهدت في تحقيق المسائل المذكورة فيه، إلى أن انتهينا إلى المقالة الثانية، وعثرت على ما أهمله أرشميدس من المقدمات مع بناء بعض مطالبه عليه، فتعيّرت فيه وزاد حرصي على تحصيله، فظفرت بدفتر عتيق فيه شرح أوطوقيوس العسقلاني الشكلات هذا الكتاب الذي نقله إسحاق بن حنين إلى العربية نقلاً على بصيرة، وكان ذلك الدفتر أيضاً متن الكتاب من صدره إلى أخير الشكل الرابع، من المقالة الأولى أيضاً من نقل إسحاق، وكان ما ذكره أوطوقيوس في أثناء شرحه من متن الكتاب مطابقاً لتلك النسخة، فوجدت من ذلك الدفتر ما توطوقيوس في أثناء شرحه من متن الكتاب على الترتيب وألّخص معانيه، وأبيّن مصادراتها التي إنما وطوقيوس، أو استفدته من سائر كتب أهل هذه الصناعة، وأميّز بين ما هو من متن الكتاب وبين ما ليس منه بالإشارة إلى ذلك، وألحقت بآخر مقالة أرشميدس في تكسير الدائرة فإنها وبين ما ليس منه على بعض المصادرات الذكورة في هذا الكتاب (٥٠).

ونرى مجالاً جديداً في توضيح الكتب العلمية، حيث يقول في مقدمة تحرير (أصول الخطوط المنعنية):

آن أحد الأسباب الباعثة على صعوبة فهم هذا الكتاب هو أن بعض مطالبه مبتن على مقدمات لم تذكر في هذا الكتاب بينة، ولم ترد في كتاب أصول إقليدس الآ بالقوة، ويلاحظ بعض هذه المقدمات في بداية الكتاب، وبعد أن وفقني الله للنظر في هذا الكتاب، والتشرف بمطالعته، فإني حصلت على ما يُحتاج إليه من المقدمات، وثبته في حاشية النسخة وموضع الحاجة، وكذلك ذكرت في بداية الكتاب المقدمات المتعلقة بمقادير النسب المتخالفة التي تكررت في الكتاب كثيراً (٥٠).

ولم تكن مواصفات الخواجة الطوسي العلمية خافيةً، على معاصريه وتلامذته، فهذا تلميذه العلامة الحلي، عندما أراد أن يوجز مواصفاته العلمية يقول: "وجدناه راكباً نهج التحقيق، سالكاً جدد التدقيق، معرضاً عن سبيل المغالبة، تاركاً طريق المغالطة (٥١).

## ثانياً، تجديد الحوار العلمي المباشر،

إن النقطة الثانية التي نعتبرها من معفّزات التجديد، ما يمكن الاصطلاح عليه بفتح المجال أمام الحوار العلمي المباشر كتابة أو مشافهة مع المحافظة على الروحية العلمية الجادة، ضمن إطار وأجواء الاحترام والمودة. هذا ما نراه في كثير من مؤلفات الخواجة الطوسي، حيث نرى بعضاً من الأسئلة العلمية المتكررة والإشكاليات، ثم نرى تلاميذه يحضرون إليه رسائل أسائذة آخرين لإيضاحها وعرض ما لديه من إشكاليات، أو نرى بعض تلامذته يؤلفون رسائل علمية ويعرضونها عليه فيقوم بإدراج تعليقاته الشخصية، أو من خلال الأسئلة العلمية التي ترده طالبة إيضاح ما غمض في الكتب العلمية، أو رفع إشكاليات خاصة، أو في رسائل علمية يؤلفها ويقوم بعرضها على غيره لإبداء الرأى فيها.

حيث نرى في مراسلات الخواجة الطوسي مع العلماء معالم منهج وآليات وضوابط هذا الحوار العلمي، وقد يكون أفضل مثال على ذلك الرسائل المتبادلة بين (علم الدين قيصر) والخواجة الطوسي مع ملاحظة الاختلاف المذهبي بين العالمين. كتب علم الدين قيصر بن أبي القاسم الحنفي من الشام إلى الخواجة الطوسي ما نصه:

ومما يعرض على الآراء العالية ما وقع لي في قضية ذكرها سنيليوقس في شرحه لمسادرات كتاب الأصول في مقدمات القضية المشهورة وذكر قضية هندسية ثم يقول: "فإن أمكن أن يوجد برهان يدل على وقوع أحد الأوتار خارجاً عن نقطة ليحصل المطلوب، فيضيف مولانا على سوابق فوائده منعماً مفضارً".(<sup>ea)</sup>.

فيرد عليه الخواجة الطوسى قائلاً:

وأما القضية التي ذكرها سنيليوقس في شرح المصادرة الشكلة لكتاب الأصول، فلم يقع إلي قبل هذا، إلا أني طالما كنت أطلب لتلك المصادرة بياناً، وأتعقب ما أجده في الكتب حتى استقر رأيي على طريقة استفدت بعضها ممن سبقني، واتممتها بما لاح لي، وأوردتها في رسالة سميتها بالرسالة الشافية عن الشك في الخطوط المتوازية، وقد أرسلت نسختها في درج هذا الدعاء إلى الخدمة، متوقعاً أن يشرفها عالي نظره، ويمن على خادمه بإصلاح خلله، إن أمكن إصلاحه، ويفيد خادمه بها يسنح لرأيه العالي من النقد عليه إن شاء الله تعالى. ثم رسالة ردّ عليه علم الدين قبصر في جوابه، مادحاً إياه، ومشكلاً على بعض ما جاء في رسالة "الشافية"؛ بعدها يجاوبه الخواجة موضحاً الإشكال والرد عليه (10).

ويمكننا أن نورد نموذجاً آخر لمراسلاته العلمية، وهي المراسلات مع نجم الدين الكاتبي، حيث كان علي بن عمر الكاتبي القرويني قد ألف رسالة مختصرة في إثبات واجب الوجود وعيضها على الخواجة، فلم يوافقه على ما سجّل فيها من مؤاخذات على دليل الحكماء في إثبات الواجب، ورد عليه تلك المؤاخذات. وعندما قرأ الكاتبي ردود الخواجة، أجاب عنها كلها و أعادها إليه طالباً منه أن ينعم النظر فيها ويبدي رأيه. فألف الخواجة رسالة أخرى، وأجاب عن اعتراضات الكاتبي يدكر ما يلى:

"لا تأملت في الفوائد النفيسة والنكت الشريفة التي أفادها مولانا وسيدنا المولى المعظم الصاحب الأعظم العادل العالم المنعم المحسن، المحق المحقق، أعلم العلماء والحكماء المحققين، أفضل المتقدمين والمتأخرين، نصير الملة والحق والدين، سلطان الشريعة برهان الحقيقة محمد بن الحسن الطوسي أدام الله ظلاله، وضاعف جلاله، في إزالة الخيالات التي عرضت لي على الأجوبة التي ذكرها لأسؤولة [كذا]، ومنوع صدرت مني إلى البراهين المنقولة على الحكماء في إثبات موجود واجب لذاته جلّت قدرته وعلت كلمته فوجدتها في غاية ما يجب أن تكون من الحسن والدقة والمتانة والقوة، وافية بإزالة تلك الخيالات كافية في إبطال ما يخيل لي التمويهات مطابقة للحق الصريح، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه خصوصاً الطريقة التي اخترعها في تقرير برهان التطبيق".

### وأجاب الطوسى رسالة الكاتبي بما نصه:

المخاطبة العالية الواردة من حضرة مولانا الإمام المظم العالم الحقق المدقق نجم الملة والدين عز الإسلام والمسلمين مسلك العلماء في العالمين، علامة العصر أفضل العالم أدام الله علوه، وحبرس مجده إلى داعيه المخلص محمد بن محمد بن الحسن الطوسي المستفيد من نتايج خواطره الفياضة المقتبس من أنوار علومه الكاشفة عن دقايق الحقايق وصلت إليه فقبلها ألفا ولثمها حرفاً ونظر فيها فوجدها مشتملة على المدح والثناء على من لا يستحق ذلك ولا دونها، وكان المرجو من تيار بحره الزاخر إفادة الأسرار وإفاضة الأنوار في البحث الذي هو أهم المهمات، وأعظم المطالب. فتفرس من ذلك أنه أدام الله أيامه وجد داعيه غير مستعد لنوادر إيراداته في التنبيه لدقايق مباحثه، فأراد قطع الكلام معه على وجه أجمل، والحكم له في كل إيراد وإصدار، وليس لمثل الداعي على علاقة بمثله اعتراض فوقفت حيث أوقفه وأقام حيث قطع عنه فوائده وهو على كل حال لأيامه ذاكراً لإنعامه (00).

# ثالثاً، تجديد الدرس والبحث العلمي،

إن النقطة الثالثة التي نعتبرها أحد مظاهر أو بواعث التجديد العلمي، من خلال الآثار العلمية للخواجة، ما نراه من كثرة الشروح والحواشي والتعليقات التي وردت على هذه الآثار والمؤلفات، ومن الملاحظ أن هذه الشروح والتعليقات بدأت معاصرة للخواجة الطوسي وبقيت مستمرة حتى العصور المتأخرة، وهذا بحد ذاته يؤكد أن هذه المؤلفات كانت مورداً للدرس والنقاش، وبالتالي مُحفزاً أساسياً للحراك الثقافي والعلمي، بغض النظر عما يقال عن الآثار السلبية اللاحقة من كثرة الحواشي والتعليقات من أنها تؤدي إلى جمود العلم ومسائله، أو من حيث جمود الوسائل والأدوات وبالتالي تآكل العلم نفسه، حيث إننا نتحدث عن زمن كان سيضيع فيه كل أثر علمي، أما من حيث النماذج فيمكن إيراد الشواهد التالية:

١. تحرير إقليدس: المار ذكره، يقول عنه سارتن في تاريخ العلوم: على الرغم من أن هذا التحرير لا يعتبر من الأعمال الرئيسية للخواجة الطوسي. إلا أنه كان مشهوراً بين الرياضيين عدة قرون، ذكر في الذريعة ومدرس رضوي، ثلاثة شروح عربية وترجمة وشرحين بالفارسية. أما الحواشى فقد أوردا إحدى عشرة حاشية (١٥٠).

٢. تحرير المجسطي: وقد بدأ شرحه بمعاصري الخواجة الطوسي حيث شرحه شمس الدين السمرقندي المعاصر، والعلامة النيسابوري تلميذ قطب الدين الشيرازي وأتم شرحه سنة ٧٠٤هـ، وذكر مدرس رضوى شرحين أخرين له(٧٠).

٣- المختصر في معرفة التقويم، المشهور بسي فصل: أورد مدرس رضوي تسعة شروح،
 أولها كان في سنة ١٧هـ أي في نفس عصر الخواجة (٥٥).

٤. التذكرة النصيرية، أورد مدرس رضوي عشرة شروح عليها، ومن الملاحظ أنها كانت محور النقاشات العلمية في عصر الطوسي حيث كتب جمادى محمد بن علي بن الحسين المنجم الحمادي شرحاً على تذكرة الخواجة وعنوانه "تبيان مقاصد التذكرة" ورد عليه العلامة قطب الدين الشيرازي في كتاب "فعلت فلا تلم" الذي أهداه إلى أبن الخواجة الطوسي(٩٥).

و. زيج اللخاني: وقع زيج الخواجة الطوسي موقع العناية كثيراً في أقطار الشرق والصين.
 إذ كان يُستفاد منه مدة طويلة حتى بعد انتشار الزيج الجديد لألغ بيك سنة ١٤٢٧م، وأورد مدرس رضوي أربعة شروح بالفارسية، وشرحين بالعربية (١٠).

٦٠ تجريد الكلام: اشتهر التجريد منذ زمن تأليفه، وصنف عدد كبير من العلماء كتباً في رده أو تأييده، وكتبوا شروحاً وحواشي عليه ويتطلب ذكرها جميعها كتاباً مستقلاً، ونكتفي بنقل عدد من الشروح والحواشى المهمة باختصار:

■ شرح التجريد للعلامة الحلى ت. سنة ٧١٦هـ، ويُعرف بكشف المراد.

■ شرح شمس الدين محمود بن عبد الرحمن بن أحمد الأصفهاني ت. سنة ٧٤٩هـ، يعتبر من أهم شروح التجريد، وأسماه تسديد القواعد أو تشييد القواعد في شرح تجريد العقايد، ويُعرف هذا الشرح بين العلماء بالشرح القديم؛ ولما كان الشارح من علماء السنة، وقد اعترض على الخواجة الطوسي في مبحث الإمامة وأجابه أخرون جاؤوا بعده، فكتب المحقق الجرجاني ت. سنة ٨١٦ هـ، حاشية محققة على الشرح القديم تعرف بحاشية التجريد، وكتب جمع من العلماء حواشي أخرى على هذه الحاشية، ذُكر أكثرها في كشف الظنون.

■ شرح التجريد لعلاء الدين علي بن محمد المشهور بالقوشجي ت. سنة ٨٧٩هـ. ويُعرف هذا الشرح بالشرح الجديد، وتلاحظ عدداً من الحواشي على هذا الشرح وأهمها ثلاث

حواش بعنوان حاشية التجريد للملا جلال الدين محمد بن أسعد صديقي الدواني ت. ١٩٠٧هـ. واشتهرت حاشيته الأولى بحاشية قديم، وكتب المير صدر الدين محمد دشتكي الشيرازي ت واشتهرت حاشية غلق فيها على حاشية الدواني، فقام الدواني بكتابة حاشية ثانية على ذلك الشرح ودون فيها اعتراضاته على حاشية صدر الدين دشتكي الشيرازي، واشتهرت هذه الحاشية بحاشية جديد، ثم كتب صدر الدين حاشيته الثانية وأجاب فيها على اعتراضات الدواني، فرد عليه الدواني بحاشيته الثالثة المشهورة بحاشية أجد، وتعرف حواشي الدواني الللاث وحاشيتا صدر الدين بن العلماء باسم طبقات الجلالية والصدرية.

■ شرح المولى أحمد بن محمد الأردبيلي ت. سنة ٩٩٧هـ، على الإلهيات وسماه التوحيد على التجريد.

■ شرح الشيخ علاء الدين أبي العلاء محمد بن أحمد بهشتي إسفراييني وعنوان تفريد الاعتماد، وفرغ منه في سنة ٧٤١هـ.

■ شرح المولى زين الدين علي البدخشي بالفارسية سماه تحفة شاهي وعطية إلهي، فرغ منه سنة ١٠٢٣ هـ وهو شرح الإلهيات منه.

■ شرحا المولى عبد الرزاق بن علي بن الحسين اللاهجي المتوفى سنة ١٠٥١ هـ سُمّي أحدهما ب"شوارق الإلهام" وهو شرح الأمور العامة والجواهر والأعراض والإلهيات، وسُمّي ثانيهما بـ "مشارق الإلهام" خرج منه شرح المقصد الأول في الأمور العامة.

■ شرح فارسي للميرزا عماد الدين محمود الشريف بن ميرزا مسعود السمناني الصدر، فرغ منه سنة ١٠٦٨هـ.

■ شرح فارسي، للسيد الأمير محمد أشرف بن السيد عبد الحسيب بن السيد احمد بن زين العابدين العلوى العاملي ت. سنة ١١٤٥هـ.

■ شرح البراهين القاطعة للمولى محمد جعفر الأسترآبادي ت. سنة ١٢٦٣هـ، وقد فرغ منه سنة ١٢٦٤هـ. وقد فرغ

■ شرح فارسي ليرزا محمد بن سليمان التنكابني المتوفى سنة ١٣٠٢هـ. يقرب من خمسة عشر ألف بيت.

وذكر مدرس رضوي غير ذلك بما يجعل المجموع الإجمالي للشروح تسعة عشر شرحاً(١١).

٧. شرح الإشارات: وكتبت شروح وتعليقات وحواش كثيرة على هذا الشرح، وقد ذكر مدرس رضوي شرحين: الأول للعلامة الحلي والثاني لقطب الدين الرازي ت. سنة ٧٦٦هـ، ثم ذكر الثني عشرة حاشية، أما صاحب الذريعة فذكر سبع عشرة حاشية (٢١).

٨. قواعد العقايد: وقام عدد من العلماء بشرح المن المشار إليه، بدأ ذلك بشرح السيد ركن الدين شرفشاه ت ٧١٧ هـ الذي كتب شرحه في حياة الخواجة الطوسي، وكان بناءً على طلب ابن الخواجة، ثم شرح العلامة الحلي، ويذكر مدرس رضوي ما مجموعه خمسة شروح عليه (١٣).

الفصول النصيرية: يذكر مدرس رضوي ما مجموعه ثلاثة عشر شرحاً عليه (١٠).

#### هوامش وملاحظات الباب الثالث:

- (١) جعل من فروع علم العدد علم حسباب التخت والميل، علم الجبير والمقابلة علم حسباب الخطائين. علم حسباب الدور والوصايا، علم حسباب الدراهم والدنائير، علم حساب الفرائض، علم حساب الهواء، علم حسباب العقود بالأصابع، علم أعداد الوفق، علم خواص الأعداد ، عن حاجي خليفة، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، . ج١. ص ٢٠.
- (٢) فلاسفة الشيعة، للشيغ نعمة، وأعيان الشيعة للسيد محسن الأمين، والأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، و فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وأراؤه الفلسفية.
- (٣) الطوسي، الخواجة نصير الدين، تلخيص المحصل وثلاثون رسالة في الحكمة. تح. عبد الله نوراني، دار الأضواء. بيروت، ط1، ١٩٨٥. ص ٥٣٦ ـ ٥٣٦ ـ ٥٣٨.
- (٤) حاجي خليفة، كشف الطنون عن أسامي الكتب والفنون. .ج ١. ص ١٤٢ ـ ١٤٢، والأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٧٦ ـ ٧٠ ـ ٢٠ ـ ٢٠ ـ ٢٠ ـ ٢٠ . و فرحات، هاني نعمان، الخواجة الدين الطوسي، ص ٧٦ ـ و الأمين، مستدركات أعيان الشيعة هـ. ج ١ ـ ٢٠١٠٠، و فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، ص ٧١، و الأمين، محسن، أعيان الشيعة، ج ٩. ص ٤١٩، والحسيني الجلالي، محمد جواد، مقدمة تجريد الاعتقاد، ص ٨٥، و إيضاح الكتون.
  - (٥) رضوي. مدرس. الخواجة نصير الدين الطوسى حياته آثاره ٢٣٩\_ ٤٤٠.
  - (٦) نقلاً عن:، فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية. ص ٧٤ ـ ١٠٤.
    - (٧) نقلاً عن فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، ص ٧٤ ـ ١٠٤.
    - (٨) نقلاً عن فرحات. هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، ص ٧٤ ـ ١٠٤.
    - (٩) نقلاً عن فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وأراؤه الفلسفية والكلامية. ص ٧٤ ـ ١٠٤.
- (۱۰) Sarton. George: Introduction of the History of sciences. Baltimore. اقسلاً عن:، فترحسات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وأراؤه الفلسفية والكلامية، ص ۷۱ـ ۱۰٤.
- (۱۱) سركيس، يوسف إليان، معجم المطبوعات العربية والمعربة، الناشر مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي. إيران ـ قم. ط ۱۹۱۰هـ. في مواضع مختلفة من كتابه .
- (١٢) الطهراني، أقا بزرك، الذريعة إلى تصانيف الشيعة. دار الأضواء، بيروت. ط ٢٠ ٣٠٣هـ. في مواضع مختلفة في كتابه.
  - (۱۳) مصدر، سابق.
- (١٤) ذكر في الذريعة في تعريف الهندسة ومنهاج تعليمها وعلاقتها بعلم الفلك كما يلي: والهندسة هو العلم الباحث فيه عن عوارض الكم من حيث إنه كم: ومراتب تعليم هذا العلم ثلاثة: الأولى والوسطى والأعلى: والكتب المدونة فيه دونت على حسب تلك المراتب التعليمية فيبتدأ في تعليمه بهندسة إقليدس ولذا بقال لها: أصول الهندسة. ثم يشرع المتعلم في الأكرات والأسطوانة والمعطيات ولذا يقال لها: المتوسطات. ثم يشتغل بالمجسطي لبطليموس وهو الهندسة العليا في الأكرات والأسين علم الهيشة واستخراج الجيوب والسهام والأوتار والزوايا وآلات الرصد ونتيجته وأوساط الكواكب وتعديلاتها.
- (10) الزيج عند النجّمين كتاب ضبطوا فيه أحوال الكواكب وحركاتها، وأمثالها المعلومة من الرصد، وهو معرّب زيك الفارسيية، وزيك في اللغة حيل ينقش عليه النقاشون نقش اللباس، وكذلك هو القانون والدليل الذي يهتدي به النسّاجون لمرفة طريقة حياكة اللباس المنقش، ولما كان الزيج قانوناً يساعد المنجمين على معرفة النقوش والأوضاع الفلكية وخطوطها وجداولها، وكان مماثلاً في الطول والعرض لحيل الزيك الضنوط في طوله وعرضه أيضاً، وظهرت كميات حركات الكواكب من جداوله كما تظهر كيفيّات نقوش الملابس من ذلك الحيل لذلك عرف بها الاسم، عن كشف اصطلاحات الفنون، للتهانوي، نقلاً عن: مدرس رضوي، العلامة نصير الدين الطوسي، ص ٢٩٦.
- (١٦) الإسطرلاب آلة معهودة يتوصل بها إلى معرفة كثير من الأمور النجومية على أسهل طريق، ومبين في كتبها كارتفاع الشمس، ومعرفة طول البيلاد وعرضها، ومعرفة ارتفاع الحبال، وعرض الأنهار، ويسمى العلم الذي يبحث عن كيفية وضع الآلة على ما بين في كتبه علم الإسطرلاب، والثابت أنها لفظة يونائية، وجاء في تصانيف أبي ريحان الذي ذهب

- إلى أن أصله اليوناني: وهو أصطرلابون، وأصطر بعننى الكواكب، ولابون بعننى المرأة، فيكون العنى المركب منها: مرأة الكوكب، ومن هناك سمى اليونانيون علم التجوم باصطرنوميا (Astroronomic) وقيل: إن أول من صنع الإسطرلاب هو بطليموس صاحب المجسطي، راجع مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وأثاره، ص ٢٠٠٠، ٢٠١.
- (١٧) ذكر مدرس رضوي أن البعض ضبط كلمة إقليدس بضم الهمزة وكسر الدال، بينما ضبطها آخرون بكسر الهمزة وضم الدال، وذكر في الذريعة أن اسم هذا الكتاب لدى الإسلاميين هو أصول الهندسة، أما اسمه الرومي فهو الاستقصات. كما أن اسمه اليوناني الإسطروشيا، وكان حكماء اليونان يسمونه بـ كتاب الأركان، وقيل: إن إقليدس اسم يوناني وهو مركب من إقلي، بمعنى مفتاح، الهندسة المركب بمعنى مفتاح المقدار أو مفتاح الهندسة، مركب من إقلي، بمعنى مفتاح، و "دس بمعنى المقدار أو الهندسة فالمركب بمعنى مفتاح المقدار أو مفتاح الهندسة، ولم يكن إقليدس واضع علم الهندسة كما نسب القول به إلى المولى حسين الكاشفي: بل إنما هو أول من دون المقالات الثلاث عشرة التي استخرجها من كتب السابقين عليه من الحكماء، وبعده وصلت المقالتان إليها وصارت خمس عشرة مقالات عشرة التي استخرجها من كتب السابقين عليه من الحكماء، وبعده فيو عيال عليه ومفترف منه، وكان الكتاب يونانياً فتقله إلى العربية الحجاج بن يوسف بن مطر الكوفي أولاً في زمن هارون الرشيد، فقيل له: الهاروني ونقله ثانياً في زمن المارو، فقيل له: المأموني، ثم نقله أسحق بن حنين بن إسحق العبادي الذي توفي سنة ١٨٩هـ، وأصلحه ثابت بن قرة الحراني المتوفى سنة ١٨٩هـ، ثم مرره الخواجة الطوسي فقيل له: تحرير أصول الهندسة.
  - (١٨) تعني قاهر العالم.
- (١٩) القونوي "محمد بن اسحق" ( ١٩٧هـ) أبو المالي صدر الدين محمد بن اسحق القونوي الشافعي صاحب التصانيف في التصوف ، وتزوج أمه الشيخ محيي الدين بن العربي ورباه واهتم به وجمع بين العلوم الشرعية وعلوم التصوف فصار مجمعاً للبحرين وملتقى للبدرين، وقصده الأفاضل من الأفاق حتى أن العلامة قطب الدين الشيرازي أتاه وهو بقونية وقرأ عنده وصاحبه في العلوم الظاهرة والباطنة ، والمترجم مكاتبات ومراسلات مع خواجة نصير الدين الطوسي في بعض المسائل الحكمية ودار الكلام بينهما مرارأ وله مصنفات منها تفسير الفاتحة وشرح الأحاديث الأربعينية لكنه لم يتمه، عن معجم المطبوعات العربية \_ إليان سركيس ج ٢. ص ١٥٢٢.
- (٢٠) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ٧٠. نقلاً عن الشيبي. ديوان الدوبيت. ص ٧٦ ـ٧٧ ـ ٢٦٦ ـ ٢٦٧ .
  - (٢١) الأمين، محسن، أعيان الشيعة. ج ٩. ص ٤١٥.
  - (٢٢) فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، ص ٦٦.
  - (٢٣) المحقق الطبرسي، النوري. حسين بن معمد تقي (١٢٤٥ ـ ١٣٢٠هـ). خاتمة مستدرك الوسائل. ج ٢. ص ٤٢٧ ـ ٤٢٩.
  - ( ۲۲) الأمين، مستدركات أعيان الشيعة هـ. ج ١. ص ١٩٩٠ . ( ۲۵) المحقق النوري الطبرسي، النوري، حسين بن محمد تقي ( ١٢٤٥ ـ ١٣٢٠ هـ). خاتمة مستدرك الوسائل، ج ٢ . ص ٢٣٠ .
- (٢٦) المحقق النوري الطبرسي. النوري. حسين بن محمد تقي (١٢٤٥-١٣٢هـ). خاتمة مستدرك الوسائل. ج ٢. ص ٤١٧.
  - (٢٧) المحقق النوري الطبرسي. خاتمة مستدرك الوسائل. ج ٢. ص ١١١.
- (٢٨) منتجب الدين علي بن عبيد الله بن بابويه الرازي ٥٨٥ هـ. الأربعون حديثاً. تع. مؤسسة الإمام المهدي. قم ـ إيران. ط ١٠.١٤٠٨ القدمة ص ١١.
- (٢٩) المحقق النوري الطبرسي، النوري، حسين بن محمد تقي (١٣٤٥ـ١٣٢٠هـ). خاتمة مستدرك الوسائل، ج ١. ص ٢٢٥.
- (٢٠) عبد الكريم بن طاووس ٦٩٣ هـ. فرحة القري في تعيين قير أمير المؤمنين علي عليه السلام، تع. السيد تحسين آل شبيب الموسوي، مركز القدير للدراسات الإسلامية. د. م. ١٤١٩ هـ. ص ٦٧.
  - (٣١) ابن طاووس، فرحة الفري في تعيين قبر أمير المؤمنين علي عليه السلام. ص ٧٠.
- (٣٢) ابن طاووس، فترجية الفتري في تميين قبير أميير الؤمنين علي عليته السبلام، ص ٨٧. من الفيند مبلاحظة أن الإسماعيليين لا يقرون بموضوع الإمام المدي كما يعتقد به الشيعة حيث إن الإمامة عندهم مستمرة.
  - (٣٣) ابن طاووس، فرحة الغري في تعيين قبر أمير المؤمنين علي عليه السلام. ص ٩٣.
  - (٣٤) ابن طاووس، فرحة الفري في تعيين قبر أمير المؤمنين علي عليه السلام. ص ١٣٠.
  - (٢٥) الشهيد الأول ت ٧٨٦هـ. الأربعون حديثاً. تح. ونشر مؤسسة الإمام المهدي. قم ـ إيران. ط ١٠ ١٤٠٧ هـ. ص ٤٠.

- (٣٦) الشهيد الأول. الأربعون حديثًا، ص ٥٣.٥١.
- (٣٧) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره. ص ٢٣٨ .
  - (۲۸) الأمين، مستدركات أعيان الشيعة هـ. ج ۲۰۰۱.
  - (٢٩) الطوسي، الخواجة نصير الدين. تلخيص المحصل وثلاثون رسالة في الحكمة. ص ٤٢٤.
  - (11) الطوسي، الخواجة نصير الدين، تلخيص المحصل وثلاثون رسالة في الحكمة، ص ٤٣٧.
     (١١) م. ن. ص ٤٧٢.
- (٤٢) أن سيناً، الإشارات والتنبيهات، شرح الطوسي، نصيـر الدين، تع، سليمان دنياً، دار النعمـان، بيروت ــ لبنان، ط ١٩٩٢، مج، ١ قسم النطق، ص ١١٢،
  - (٤٣) مدرس رضوي. محمد ثقى، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسى حياته وآثاره. ص
  - (٤٤) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره. ص ٢٣٩.
  - (٤٥) ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، شرح الطوسي، نصير الدين. . مج. ٤ قسم التصوف. ص ٥٣.
    - (٤٦) الطوسي، الخواجة نصير الدين، تلخيص المحصل وثلاثون رسالة في الحكمة، ص ١- ٢.
      - (٤٧) الطوسي، الخواجة نصير الدين، تلخيص المحصل وثلاثون رسالة في الحكمة، ص ٢٠.
    - (٤٨) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وأثاره. ص ٢٥٢.
      - (٤٩) م. ن. ص ۲۵۸.
      - (۵۰) م. ن. ص ۲۵۹.
- (٥١) م. ن. ص ٢٦٣ ـ ٢٦٣. (٥٣) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف تصبير الدين الطوسي، ص ١٠١، والذريعة في ذيل تحرير أكر مانالاوس، و الملامة
  - الحلي. كشف المراد، ص ٢-١.٦ نقلاً عن: الحسيني الجلالي، محمد جواد، مقدمة تجريد الاعتقاد، ص ٢٩. (٥٢) مدرس رضوي. الخواجة نصير الدين الطوسي، ص ٢٦٧ ـ ٢٧٧،
    - (٥٤) مدرس رضوي، الخواجة نصير الدين الطوسي، ص ٢٦٧\_ ٢٧٢.
    - (٥٥) مدرس رضوي. محمد تقي. العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره. ص ٣٤١ـ ٣٤٥.
- (٥٦) الطهراني. أغا بزرك، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، باب الشين، ومدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسى حياته وآثاره، ٧٤٢ ـ ٢٤٦.
  - (٥٧) مدرس رضوي، العلامة نصير الدين الطوسي، ص٢٤٧ ـ ٢٥١.
  - (٥٨) مدرس رضوي، العلامة نصير الدين الطوسي. ص٢٨٢ـ ٢٨٦.
    - (٥٩) مدرس رضوي. العلامة نصير الدين الطوسي. ص٢٩٤ـ٢٩٩.
  - (٦٠) مدرس رضوي. محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره. ص ٢٩٦-٢٩٦.
  - (٦١) مدرس رضوي. محمد تقي. العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره. ص ٢١٢-٢٠٠.
- (٦٢) الطهراني، أغا يزرك، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج ٦. ص ١١٠ـ١١٥، ومدرس رضوي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي، ص ٢١٥ـ ٢١٦.
  - (٦٢) مدرس رضوي، محمد تقي. العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وأثاره. ص ٣١٦- ٣١٨.
  - (١٤) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وأثاره، ص ٢١٩- ٢٢٢.

# 

مراغة الخصائص والميزات

# تأسيس مرصد مراغة

قسم الخواجة الطوسي في رسالته (تقسيم العلوم) العلم النظري إلى ثلاثة أقسام: الطبيعي، والرياضي، والإلهي، وجعل من فروع العلم الطبيعي، والرياضي، والإلهي، وجعل من فروع العلم الطبيعي أحكام النجوم، وعندما تحدث عن أقسام العلم الرياضي جعل من أصوله علم الهيئة ومن فروعه علم الزيجات والتقويم (١). أي أن هناك ثلاثة علوم تندرج تحت عنوان العلوم الفلكية بشكل عام هي:

الأول: علم أحكام النجوم وهو من فروع العلم الطبيعي.

الثاني: علم الهيئة وهو من من أصول العلم الرياضي.

الثالث: علم الزيجات والتقويم وهو من فروع العلم الرياضي.

أما حاجي خليفة فقد توسع في (كشف الظنون) في ما ينضوي تحت عنوان العلوم الفلكية فجعل من أقسامها:

"علم الاختيارات، علم الرمل، علم الفال، علم القرعة، علم الطيرة. وجعل من فروع الهيئة علم الزيجات والتقويم، علم حساب النجوم، علم كتابة التقاويم، علم كيفية الأرصاد، علم الآلات الرصدية، علم الموافيت، علم الآلات الظلية، علم الأكر، علم الاكر المتحركة، علم تسطيح الكرة، علم صور الكواكب، علم مقادير العلويات، علم منازل القمر، علم جغرافيا، علم مسالك البلدان، علم البلاد ومسافاتها، علم خواص الأقاليم، علم الأدوار والأكوار، علم القرانات، علم الملاحم، علم المواسم، علم مواقيت الصلاة، علم وضع الإسطرلاب، علم عمل الإسطرلاب. علم وضع الربع المجيب والمقنطرات، علم عمل ربع الدائرة، علم آلات الساعة "٢٠).

يعتقد المنجمون أن جميع الحوادث العظيمة مثل انتقال الملك والدولة من أمة إلى أخرى وظهور الملل ونشوب الحروب وانتشار الأوبئة والقحط والمجاعات أمور تدل عليها قرانات الكواكب ويمكن التنبؤ بها بواسطة الحساب، ويعتبر استخراج الطالع (طالع المولود وطالع السنة وطالع العام) من جملة أعمال أهل هذه الصناعة، ولهم في استخراج الطالع طرق معروفة (٣).

يذكر العلامة أغابزرك الطهراني أن العارفين بأحوال النجوم كانوا مقربين وذوي مناصب في دولة ملوك فارس قبل الإسلام وكانوا مقدرين قبل الإسلام وبعده<sup>(1)</sup>، وكان التنجيم الطبيعي (Natural Astrology)، وهو الذي يبحث في أحداث العالم، يحظى بشعبية كبيرة. وكان هناك سعى إلى طلب المشورة من المنجمين في مجال الشؤون اليومية حيث كان فرعا التنجيم المسمّيان بالمسائل (Interrogations) أو علم الأحكام<sup>(٥)</sup>؛ وعلم الاختيارات<sup>(١)</sup>، (Elections)، مناسبين تماماً لتلبية مثل تلك المطالب. ولعل ذلك هو الذي أدى إلى اكتساب فرعي التنجيم هذين شأناً عظيماً في العالم الإسلامي. فالاختيارات تتعلق باختيار الأيام والأوقات التي تبشر بالخير [واحتناب] أوقات غير مناسبة لأداء مختلف المهام مثل الرحلات، والحروب، وأعمال البناء، ولقد تمت الاستعانة بميدان المسائل من أجل تحديد ظروف شتى لاكتشاف المفقودات مثلاً، أو تبيّن صحة ادعاء معين<sup>(٧)</sup>، وقد نتج عن الهوس بما يسمونه علم الأنبياء واستخراج الطالع كوارث جمة وفواجع مهمة، ومن أشهرها فاجعة (الغبك) أمير سمرقند من الأسرة التيمورية، وهو من أكبر علماء الفلك فيما وراء النهر في المائة التاسعة. ومع ذلك كان لهذا الفلكي المشهور اعتقاد راسخ بصناعة التنجيم واستخراج الطالع حتى قاده هذا الاعتقاد إلى حتفه في قصة معروفة خلاصتها: إنه أخذ الطالع لنفسه فوجد أنه يقتل بيد أكبر أولاده، فلم يهدأ وراح يسوم ولده سوء العذاب حتى قتل الولد أباه المذكور سنة ٦٥٤هـ(^). نتيجة هذه المكانة الخاصة للتنجيم، كان لعلم الفلك مكانة خاصة بين العلوم، ولكن التنجيم

نتيجة هذه المكانة الخاصة للتنجيم، كان لعلم الفلك مكانة خاصة بين العلوم، ولكن التنجيم كان عائقاً له من وجوه أخرى. حيث إن التنجيم حظي بالإدانة من جانب رجال الدين، ومع ذلك فقد كان هناك مذهب تم تطويره من جانب فلاسفة الأفلاطونية المحدثة على وجه الخصوص مفاده أن النجوم لا يمكن عدها مسببة للأحداث وإنما مجرد علامات يمكن بواسطتها التنبؤ بالأحداث. ولقد تمت رعاية هذا المذهب والتأكيد عليه في ظل الإسلام، وكان أنصاره يمترضون على المنجمين الذين يؤمنون بأثر مباشر للنجوم كمبدأ أساسي للتنجيم(١).

كان هناك اتجاء آخر يؤكد أهمية علم الفلك بغض النظر عن علاقته بالتنجيم: حيث يتحدث ابن يونس في مستهل الزيج الحاكمي، عن فوائد علم الفلك فيذكر: تعيين أوقات الصلاة، وبداية الإمساك والإفطار في أيام رمضان، والتنبؤ بالكسوف من أجل الاستعداد لصلاة الآيات، وتحديد سمت القبلة، ومعرفة مواسم بذر البذور وتفتح النبات والحصاد، وتحديد موقع مكان معين بالنسبة لموقع آخر، وتعديل مسار المرء كي لا يتوه (۱۱)، كان لهذين الاتجاهين في إعطاء الأهمية لنتائج علم الفلك الأثر الأكبر في تشجيع علم الفلك في العالم الإسلامي.

#### الراصد في التاريخ الإسلامي،

سعى الكثير من الأمراء والملوك المسلمون إلى رعاية نمط معين من التنجيم يستدعي معالجات رياضية متقنة ويتطلب عمليات رصد دقيقة (١١)، حيث إن المرجع الأساس الذي يستند عليه التنجيم هو التقويم، وأكد الفلكيون على أن الطريقة الوحيدة في استخراج تقويم الكواكب هي المراقبة المستمرة عبر المراصد المختصة. والمراصد لها شروط دقيقة يجب رعايتها، وبذلك بدأ ما يسمى بمؤسسة المرصد أو نظام عمل المرصد يتحول إلى مؤسسة في الدول الإسلامية، حيث يُذكر في هذا المجال:

"وانعقاد الرصد موقوف على ثلاثة عناصر رُكنية: فالركن الأول هو بناء بيت للرصد يشتمل على صفات ثلاث: وأول صفة هي أن تكون ممرات الكواكب عبر خط منتصف النهار ونقطة تقاطع مساراتها بدائرة منتصف النهار بمكن أن تشاهد فيه ... والركن الثاني هو إسطرلاب نصف قطره ذراع واحدة وذلك لكي تنيسر الدرجات المطلوبة ولكي يتيسر بها إجراء استنباطات يُعتد بها للدقائق والثواني والثواك والروابع، ولما كان رفع الإسطرلاب وحمله سيصبح متعذراً، فإن من الضروري تثبيته على آلة الإسطرلاب ذات القوائم الثلاث.... والركن الثالث هو معرفة الوقت والساعة ... (۱۳).

ويؤكد هذا الرأي آغابزرك الطهراني بقوله:

آن دراسة الكواكب ومقدار حركاتها في البروج وتعيين أبعاد بعضها من بعض وبيان اتصالاتها واقتراناتها، وتحديد طولها وعرضها وأمثال ذلك مما لا طريق إليه إلا بالأرصاد والنظر في الأجرام العلوية والمراقبة لأحوالهما بالآلات المخصوصة التي اخترعها الحكماء على النحو المقرر في علم الرصد للوصول إلى معرفة هذه الأمور، فأول ما يتوقف عليه تحصيل هذه المعارف بناء الرصد "الرصد خانه" وترتيب الاته على النحو المقرر ليستعين به الراصدون للكواكب فيطلعوا على مقادير حركاتها كيفية وكفية (٣٠).

ويشير إلى ذلك ابن يونس الفلكي (١٤)، (وفاة ٣٩٩ هـ) حيث يؤكد أهمية استمرار عملية الرصد من جيل إلى جيل، فلا يمكن الاعتماد على نتائج رصد الجيل السابق من العلماء بل لا بد من تأكيد نتائج التقويم من خلال الرصد المباشر بما يصطلح عليه (بالرصد المُمتحن) في ما ذكره:

"إنه لما كانت دراسة الأجسام السماوية نافعة إلى هذا الحد. وكان أصبحاب المُتحن قد بُعُد عصره وكان عليه من الخلل ما وجد في أرصاد من تقدمهم من أهل العلم والبطش مـثل أ أرشميدس وإبرخس وبطليموس وغيرهم، أمر مولانا وسيدنا أمير المؤمنين أبو علي المنصور الإمام الحاكم بأمر الله، بتجديد رصد الكواكب السريعة السير وبعض البطيئة (١٥). وكانت نتائج هذه العملية الطويلة من المراقبة الدائمة تدرج في جداول مخصصة يسمى الناتج النهائي بالزيج.

والزيج معرّب لكلمة (زيك) أو (زيك) الفارسية، وهو اسم للخيوط المختلفة بالقصر والطول التي يرتبها النقاشون على كيفيات خاصة من الاستقامة والانحناء والتدوير، وغيرها من الأوضاع ليكون دستوراً لحياكة الحائكين للأثواب المنقوشة فاستعير زي لهذا الكتاب لوجود الشابهة الصورية بينهما كما هو ظاهر، وكذا المشابهة المنوية لأن الزيج أيضا دستور للمنجمين في معرفة تقويمات الكواكب واستغراج مواضع السيارات في كل يوم من أيام السنة، وبيان اقتراناتها والخسوف والكسوف والطلوع والغروب وطوالع السنة والفصول وغير ذلك مما يحدث في كل سنة. فالمنجمون يستخرجون جميع ذلك من الزيجات ويثبتونها فيما هيثوه عندهم من دفتر تقاويم الكواكب في الجداول. وأهل العرف يسمون ذلك الدفتر بالتقويم تسمية للمحل باسم الحال فيه فإن كان الدفتر حاوياً لتقويم جميع السيارات مثبتاً لجميع حالاتها من الاتصالات والاقترانات والاجتماعات وغيرها يسمى بالتقويم الناقص، حالاتها المسطور فيه بيان تقاويم بعض السيارات، وذكر بعض الأحوال فيسمى بالتقويم الناقص، والنتهوم من نتاج الأرصاد فالرصد والزيج والتقويم من الوجود (۱۲).

والمراصد بما هي مؤسسات علمية لا تقوم إلا برعاية الملوك والحكام. وقد لاحظ الباحث المختص في تاريخ علم الفلك آدوين صايليي إلى أن ذلك لا يرجع فقط إلى أن إنشاء المراصد وإدارتها وتزويدها بالآلات يتطلب نفقات طائلة، لأنه لو كان ذلك هو السبب الوحيد لكان الناس المتبحرون في هذه الأمور قد التمسوا مساعدة الشخصيات الغنية، ذلك أن إقامة مرصد يحتاج إلى توافر مُعلمين أكفاء مهرة يستطيعون تحويل الآلات من مرحلة التصور إلى مرحلة الفعل. ولما كان ميدان ذلك العمل رحباً ويحتاج إنجازه إلى زمن طويل فإن من المستحيل الاقتصار على توافر قلة من أولئك الأساتذة والاكتفاء بهم. فيجب، على العكس من ذلك، جمع شمل عظماء العصر من أجل أن يُظهر واحد منهم فنّه الخاص. ومما لا شك فيه أن جمع شمل الأساتذة في هذا الفن من كل حدب وصوب ممكن عن طريق التودد إليهم أحياناً، وأحياناً أخرى عن طريق القسر والشدة (١٧).

شهدت كل حقبة من تاريخ الحضارة الإسلامية إنشاء مركز رصد، وقد ذكر الخواجة الطوسي في الزيج الإيلخاني أن الأرصاد التي بنيت قبله كان الاعتماد عليها دون غيرها وهي: "رصد ابرخس وله قد بني [سنة] الف واربعمائة سنة وبعده رصد بطليموس بمائتي سنة خمس وثمانين سنة وبعده في ملة الإسلام رصد المأمون ببغداد وله أربعمائة سنة وثلاثون سنة

من الهجرة والرصد البتاني في حدود الشام والرصد الحاكمي بمصر ورصد بني الأعلم ببغداد وأوفقها الرصد الحاكمي ورصد ابن الأعلم ولهما مائتان وخمسون سنة (١٨).

تشير المراجع التي تتحدث عن المراصد إلى أن عمليات الرصد التي تمت برعاية المأمون (ت ٢١٨هـ ٢٨٣م) كانت الأقدم في العالم الإسلامي، وقد قامت هذه العمليات في منطقتين: الأولى في الشماسية بمدينة بغداد، والثانية على جبل قاسيون في مدينة دمشق. وتشير المصادر إلى أن الآلات المستعملة في الشماسية لم تكن مستوفية للغرض في دقتها، أما مرصد قاسيون فقد أنشىء من أجل برنامج رصد الشمس والقمر فقط ولمدة عام فقط. أما الرصد البتاني فهو لأبي عبد الله محمد بن جابر البتاني (٨٥٨ ـ ٨٩٨م)، وهو الذي كان في الأصل صابئاً من حرًّان، حيث كان له مرصد خاص به في الرقة، حيث قام بعمليات رصد امتدت أربعين عاماً (٧٨٨ ـ ٨٩٨م)، وهو مؤلف الزيج الصابئ. أما رصد بني الأعلم فهو أبو القسام علي بن الحسين بن الأعلم الذي كان له حظوة بالغة عند الحاكم البويهي عضد الدولة باعتباره منجماً، ولكنه لم يحظ برعاية ابن عضد الدولة وخليفته صمصام الدولة فترك بغداد. وتوفي ابن الأعلم في سنة ٨٩٥م، ومن المؤكد أن أنشطته الفلكية في بغداد قد توقفت بعد عام ١٨٨م، في حيث أن المرصد الحاكمي قد أنشأه الخليفة الفاطمي الحاكم بأمر الله (١٩٩٦ـ ١٠١٠م)، وعيث بني مرصداً في القاهرة، وكان أبو الحسن علي بن عبد الرحمن بن يونس هو الفلكي حيث بني مرصداً في القاهرة، وكان أبو الحسن علي بن عبد الرحمن بن يونس هو الفلكي حيث بني مرصداً في القاهرة، وكان أبو الحسن علي بن عبد الرحمن بن يونس هو الفلكي حميلة سنوات عديدة من العمل (١٩٠٠).

### تأسيس مرصد مراغة ،

لم يشذ قادة المغول عن ملوك ذلك الزمن في تقدير التنجيم وبالتالي علم الفلك. فقد كان هولاكو مقدراً لهذا العلم، مؤمناً بفائدته له. لذلك رأيناه بعد استتباب الأمر له يُعنى بإنشاء مرصد في مراغة، بإشراف الخواجة الطوسي<sup>(٢٠)</sup>، وكان إنشاء هذا المرصد المشروع الأهم الذي عمل عليه الخواجة الطوسي.

لم يكن تكليف الخواجة الطوسي بإنشاء المرصد أمراً مفاجئاً، حيث يعتقد بشكل كبير أنه صاحب تجربة وعمل في مجال الرصد خلال وجوده في القلاع الإسماعيلية. ويمكننا التأكد من ذلك فيما ذكره علاء الدين الجويني الذي شهد غزو القلاع الإسماعيلية مع هولاكو، في قوله:

كنت أعرف بأن هناك خزانة كتب ثمينة طبقت شهرتها الآفاق وقلت: يحسن انتهاز

الفرصة للاطلاع على هذه الخزانة فوافق هولاكو فوراً، وزرت الخزانة وانتقيت أنفس ما فيها من المصاحف والكتب وأخرجتها كما يخرج الحي من الميت، وحملت معتوياتها من آلات الرصد كذات الكرسي وذات الحلق إلى أنواع من الإسطرلابات التامة والنصفة وذات الشعاع (١٣١).

يذكر المؤرخون احتمالين لسبب إنشاء المرصد، فيعتبر بعضهم أن إنشاءه كان بناءً على اقتراح الخواجة الطوسي، حيث يذكرون أنه لما أحكم هولاكو قبضته على بغداد وصفت له الأجواء، اقترح عليه الخواجة الطوسي إنشاء مرصد واستنباط زيج للتعرف على الأحكام النجومية والتحقيق لإرصاد الحوادث المتتابعة، فلقي اقتراحه ترحيباً، ونال اهتمامه فأمر بصرف الأموال لتسديد نفقات البناء وإعداد الوسائل الكافية (٢٠٠). في حين يعتقد آخرون أن فكرة المرصد كانت من إبداعات الملك المغولي منكوخان ونفذها هولاكو، حيث يذكر رشيد الدين فضل الله الهمداني المعاصر (وفاة ١٨هـ)(٣٠)؛

آإن منكوخان من بين ملوك المغول يتميز بكمال العقل والكياسة وذكاء الذهن والفراسة وكانت له سلطة على المغول. وله معرفة في علم الهندسة ففكر بتشييد مرصد في عهده، وانتدب أحد علماء عصره، وهو جمال الدين محمد بن طاهر بن محمد الزيدي البخاري، للقيام بهذه المهمة بيد أن ذلك العالم لم يجد في نفسه الكفاءة فاعتذر إليه وكان منكوخان قد سمع بالخواجة وتبحّره في العلوم الرياضية، وهو يعلم أنه يعيش في قلاع الإسماعيلية. فلما أرسل هولاكو إلى إيران كلفه عند وداعه بأن يبعث إليه الخواجة نصير الدين الطوسي للقيام بتشييد المرصد المعهود (11).

وإذا رجعنا إلى ما ذكره الخواجة الطوسي في مقدمة الزيج الإيلخاني في قوله: "يتعذر إتمام المرصد خلال أقل من ثلاثين سنة، فذلك أفضل. ومُلكنا الذي أمر بتشييد المرصد، طلب منّا أن نتمّه بأسرع ما يمكن. وقال: ألا يمكن إنشاؤه في غضون اشتي عشرة سنة فقلنا: نحاول ذلك إن أسعفتنا الأيام ((<sup>10)</sup>)، نرى أن فيه تصريحاً واضحاً أن هولاكو هو من أمر بتشييد المرصد، وليس هذا فقط بل أن استعجاله لتحصيل نتائج الرصد خلال اثني عشر عاماً مما يزيدنا اطمئناناً إلى أنه من أمر بتشييد المرصد.

#### الموقع الجغرافي وصفات المرصد،

مراغة مدينة في منطقة أذربيجان في إيران حالياً، افتتحت في زمن الدولة الأموية، وتحولت من قرية إلى مدينة عامرة بعد أن استقرت فيها قبائل عربية<sup>(٢١)</sup>، وما لبثت أن أصبحت معروفة كمركز عملي فقد درس فيها الفيلسوف المقتول السهروردي<sup>(٢٢)</sup>، ودرس فيها

الفخر الرازي الذي يذكر أنه لما توفي والده، سافر مع أستاذه مجد الدين الجيلي إلى مراغة، وقرأ عليه فيها علم الكلام والفلسفة (٢٨)، وبعد أن أحكم هولاكو قبضته على منطقة المشرق الإسلامي واستتب له الأمر بعد أن قضى على الخلافة العباسية، جعل عاصمته مراغة، وفيها أمر بتشييد المرصد.

جمع الخواجة الطوسي هيئة عملية كانت مبرزة في اختصاصاتها، وقد ذكر الخواجة نصير الدين الطوسي في الزيج الإيلخاني: إنه جمع لبناء الرصد جماعة من الحكماء، منهم المؤيد العرضي من دمشق، والفخر المراغي الذي كان بالموصل، والفخر الخلاطي الذي كان بتفليس، والنجم دبيران القزويني، وابتدأ ببنائه في جمادى الأولى سنة ١٥٧ سبع وخمسين وستمائة بمراغة (١٦)، وقد اجتمعت هيئة تأسيس المرصد وتشاوروا فتوصلوا إلى اختيار مرتفع يقع في شمال غرب مراغة، وفي القسم المسطح من المرتفع البالغة مساحته ٢٥٧١٣٧م، وضعوا حجر الأساس للمرصد بتصميم فخر الدين أحمد بن عثمان أمين المراغي، ويُعرف في اللغة الأذرية ب (رصد داغى) أي جبل الرصد (٢٠)، ويصف الحسن بن علي المنجم الشيرازي (الذي ألف كتابه سنة ٢٥٤٥هـ) بناية المرصد التي شاهدها بنفسه فيقول:

خارطة البناية مستديرة تتكون من طابقين، وفي وسطها بناية مستطيلة ترتفع عن البناية الدائرية الشكل؛ وهناك فتحة طويلة أخرى طولها ذراعان أو ثلاث أذرع فوق الفتحة التي تمثل سقف البناية، ويبلغ ارتفاع الطابقين أربع عشرة ذراعاً، وهناك ستة ثقـوب على السقف المستطيل، والعرض من الباب إلى داخل البناية أربع أذرع ونصف، وهناك دهليز في الوسط من كلا طرفي الربع للتجول حتى آخر البناية. وشيّد سلم في طرفي المربع ليتمكن الراصد من الصعود إلى أعلى الربع، ويرى المكان الذي تلقي الشمس اشمتها فيه حيث ارتفاع الشمس ويبلغ طول المسافة من نهاية الفتحة التي تشرق الشمس منها على أجزاء الربع عند منتصف النهار ثلاثاً وعشرين ذراعاً ونصف، المحيط الظاهري مائة وست وثمانون ذراعاً (٢٦).

ويُعد المبنى الذي فيه القبة واحداً من أبرز معالم المؤسسة، فقد كان هناك فتحة في أعلى القبة تنفذ منها أشعة الشمس، والخيال الحادث عن ذلك يُعين على قياس حركة الشمس الطيئة بالدرجات والدقائق. وبهذه الوسيلة يمكن أيضاً تحديد زاوية ارتفاع الشمس عبر الفصول المختلفة وأوقات النهار المتعددة، ولقد تم إعداد كل ذلك بحيث تنفذ أشعة الشمس من الفتحة في مطلع أول أيام الربيع، وكانت هناك شبكة معقدة من الدهاليز تبدأ بمدخل فسيح بعض الشيء في الجهة الجنوبية من التل قريباً من القمة المسطحة، وقد وردت الإشارة إلى وجود بثر تعد جزءاً من المرصد، وأنها كانت ترصد منها النجوم في أثناء النهار، ولعل ذلك

يشير إلى آلة كانت مقامة في باطن الأرض، ويشير القاطنون في تلك المقاطعة إليها على أنها أمرصد نصير الدين (٢٣).

ذكر المؤرخون أن تطويراً هاماً أُدخل على آلات الرصد في مرصد مراغة حيث يمكن إيراد ما ذكره مؤيد الدين المرضي عن آلات المرصد في الكتاب الذي ألفه لوصف آلات الرصد في مرصد مراغة، حيث قال في المقدمة:

ان الآلات التي صنعها المتقدمون إما كانت غير قويّة، أو غير دقيقة، أو إن صنعها كان مستعصياً بسب رداءة اشكالها، ولم يتيسر تطبيق ما تصوّره الواضع، لهذا تم التغاضي عن اكثرها، وقد اخترنا من بين الآلات القديمة أتمها وأفضلها وأحسنها، وأكملنا بعضها الآخر الذي كان ناقصاً، وأضفنا اليها آلات كنا قد اخترعناها (٣٠).

وقد شرعوا بتصنيع آلات مرصد مراغة قبل عام ١٦٠هـ، حيث كان في هذه السنة معظم نشاط تصنيع الآلات وفرغوا منها بعد تلك السنة<sup>(٢١)</sup>، ويستشف من كتاب مؤيد الدين العرضي أن الأدوات الآتية قد اخترعتها أو أكملتها وطورتها الهيئة العملية للمرصد كالآتى:

- الربع: وكانوا يسمونه لبنة، تتألف هذه الآلة من ربع دائرة وعضادة وكانوا يرصدون بها الميل الكلي وأبعاد الكواكب وعرض البدل ونصبت هذه الآلة على سطح الجدار الشمالي والجنوبي.
- ٢ . ذات الحلق: صنعت هذه الآلة من خمس حلقات هي: دائرة نصف النهار، وكانت قد نصبت على الأرض، دائرة معدل النهار، دائرة منطقة البروج، دائرة العرض. دائرة الميل. وهذه الآلة اشمل من ذات الحلق السداسية لبطليموس، وذات الحلقات التسع لثاون الإسكندراني.
  - ٣ . ذات الجيب والسمت: وكانت تستعمل لتعيين الارتفاع في الجهات المختلفة للأفق كافة.
    - ٤ . ذات الجيوب والسهم: وقد صنعت واستخدمت لتحديد الجهات.
      - ٥ ـ ذات الربعين: وكانت تستعمل بدل ذات الحلق.
        - ٦ . ذات الاسطوانتين.
      - ٧ . الدائرة الشمسية: (سمتية) يعرف سمت الكواكب بواسطتها،
- ٨. وآلة لقياس الاعتدالين، وأداة بها ثقبان: لقياس القطرين المرئيين للشمس والقمر
   ولرصد الخسوف.
  - ٩ . وآلة تدعى ذات شعبتن: لقياس اختلاف مناظر الكواكب.
- ١٠ . آلة لتحديد السمت وجيب الزاوية المتممة لزاوية الارتفاع، آلة لقياس الجيب وجيب التمام.
  - ١١ . الآلة الكاملة.

فضلاً عن تلك الآلات الرئيسة فإنه لا شك أن المرصد كان يحتوي على الكثير من الآلات المساندة التي يمكن حملها، وهي التي لم تصلنا حولها معلومات محددة (٢٥٠).

تردنا إشارات حيث كان هناك سعي لصناعة الخرائط المجسمة كما يرد أن أبا بكر بن محمود السلماسي المهندس الملقب بكريم الدين، وصل إلى مرصد مراغة سنة ٦٦٤هـ وكانت له معرفة تامة بحل الورق، وكان قادراً على أن يعله ويجعل منه خميراً، ويصنع منه بعض الآلات وكان حاذقاً بارعاً جداً في هذه الحرفة، وقد استطاع أن يصنع كرة مجوفة من الخمير المذكور في غاية الجودة والدقة، ورسم عليها خطوطاً ونقش صورة الأقاليم السبعة وصنع خطاً بيانياً للكرة الأرضية(٢٦).

كانت كلفة المبنى والآلات باهظة حيث ذكر شمس الدين العرضي أن الخواجة نصير الدين أخذ من هولاكو بسبب عمارة هذا المرصد ما لا يحصيه إلا الله تعإلى (٢٧)، أما بعضهم ذكر أن كلفته كانت (زهاء مائتى ألف دينار) (٨٦٨).

## الهيئة العلمية في مرصد مراغة:

كان الخواجة نصير الدين الطوسي "يدفع بهولاكو دفعاً لاجتلاب العلماء من كل مكان إلى مراغة لإقامة مرصدها الفلكي الكبير "(٢٩)، حيث أوفد الأخير "إلى البلاد التي تعتبر خارج السيطرة المغولية ليحث العلماء الذين فروا بأنفسهم من الحملة المغولية ولجؤوا إلى أربيل والموصل والجزيرة والشام يشوقهم إلى العودة، وأن يدعو علماء تلك البلاد أيضاً إلى الإقامة في مراغة "(٢٠).

لقيت دعوة الطوسي استجابة كبرى لا من العلماء النازحين من مناطق الاحتلال المغولي فقط، بل من غيرهم أيضاً. فقد لبى العلماء العرب وغير العرب الدعوة فدخلوا إلى مراغة حيث اجتمع هناك علماء من دمشق ومن الموصل ومن قزوين ومن تفليس ومن المغرب ومن سائر البلاد الإسلامية (<sup>(1)</sup>)، وكانت هذه النخبة من العلماء العائدين تشكل مجموعة ذات قيمة عظيمة وتكون مجمعاً فلكياً عظيماً اشترك في المباحث الفلكية الرياضية وغيرها، ومن هؤلاء العلماء بالإضافة إلى الخواجة نصير الدين الطوسى:

١ - كمال عبد الرزاق المعروف بإبن الفوطي الشيباني البغدادي الحنبلي وهو خازن دار كتب
 الرصد، ومن تلامذة الخواجة الطوسي وحامل مفتاح الرصد.

٢ - فخر الدين المراغي، وهو أبو الليث محمد بن عبد الملك بن أبي الحارث بن مسيح المراغي، المهندس الرصدي، وكان عالماً بعلوم الأرصاد والهندسة والأصول، كتب كثيراً من الكتب الرياضية.

- ٣ ـ فخر الدين الخلاطي، وهو أبو الفضل عبد العزيز بن عبد الجبار بن عمر الحكيم
   الطبيب، وكان حاذقاً في علم الطب وفقيهاً ماثلاً إلى التصوف اشتغل بالطب في الموصل.
- ٤ ـ نجم الدين علي بن عمر بن علي الكاتبي القزويني المعروف بدبيران، الذي قال فيه العلامة ابن المطهر الحلي: كان من فضلاء العصر وأعلمهم بالمنطق وله تصانيف كثيرة،كان له خلق حسن ومناظرات جيدة وكان من أفضل علماء الشافعية عارفاً بالحكمة.
- ٥ ـ محي الدين المغربي، وهو أبو شكر يحيى بن محمد بن أبي الشكر بن حميد المغربي التونسي المهندس. وكان من أصحاب الملك الناصر الأصغر ملك دمشق وحلب، وعندما هم هولاكو بقتل الملك الناصر ومن معه من أصحابه سنة ٨٥٨هـ صاحب محيي الدين المغربي ونجا من القتل لأنه كان يقول: إني رجل أعرف بعلم السماء والكواكب والتنجيم. ويقول عن نفسه: (إني لما قلت لهم هذا الكلام أخذوني وأحضروني بين يدي هولاكو فتقدم أن يسلموني إلى الخواجة نصير الدين الطوسي).
- ٦ ـ كريم الدين أبو بكر من بن محمود السلماسي المهندس، وقد أعان النصير على صنع آلات الرصد.
- ٧ ـ مؤيد الدين العرضي، وهو المؤيد بن بريك بن المبارك العامري منسوب إلى العرض
   إحدى بلاد الشام بين تدمر والرصافة.
  - ٨ ـ شمس الدين الشيرواني.
  - ٩ ـ كمال الدين الإيجى (الإيكى).
    - ١٠ ـ حسام الدين الشامي.
- ١١ ـ نجم الدين أحـمـد بن علي بن أبي الفـرج، المعـروف بابن البواب البغـدادي الكاتب
   الحاسب.
  - ١٢ ـ فريد الدين أبو الحسن على بن حيدر الطوسى الحكيم، وقدم مراغة سنة ٦٥٧ هـ.
    - ١٢ ـ ركن الدين الإسترآبادي.
      - ١٤ ـ قطب الدين الشيرازي.
    - ١٥ ـ نجم الدين الإسطرلابي.
- 11 ـ قومنجي (تومه جه) الصيني، الملقب "سينك "اي "العارف". ويضاف إلى أعوان الخواجة في المرصد شخص من أهالي الصين وكان حاذقاً جلبه هولاكو معه من قراقرم إلى إيران، واسمه كما يبدو (تونجي) أو (تومجي) ولعله شبه هذا الشكل Tou-Mi-Tzeu وكان هذا الشكل المدين باسم الشينغ أو سينغ) وهو الذي ترجمه رشيد الدين باسم "العارف".

- ١٧ ـ الخواجة شمس الدين بن محى الدين بن عربي.
- ١٨ ـ صدر الدين بن على بن نصير الدين، وكان شاباً فاضلاً في التنجيم.
- ١٩ ـ أبو الفرج [ابن العبري]، وقد درس الهندسة والفلك في مراغة، وإنه ألقى محاضرات حول كتاب الأصول الإقليدس عام ١٢٧٠ه-(٢٠).

#### مدرسةمراغة

كان لاجتماع هذه النخبة من علماء العالم الإسلامي في مرصد مراغة مع تنوع الاختصاصات التي يحملونها الأثر الكبير في تأسيس نشاط تعليمي هام بدأت تظهر ملامحه في مرصد مراغة. حيث إنه كان يشتمل على دار لطلبة الحديث ومدرسة للفقهاء ومقر حكمة للفلاسفة ومجلس للأطباء ورفع قواعده، وشيّد معالمه ومعاهده [الخواجة الطوسي] وثابر على تحسين عقده المنظوم ورتب لأهله وخدامه ما يكفيهم من العلوم ونقل إليه كثيراً من الكرب الموجودة ببغداد وجعله وقفاً على مستحقيه إلى أن يرث الله البلاد والعباد (٢٠٠).

# مكتبة مراغة:

أسس الخواجة نصير الدين الطوسي إلى جانب المرصد ومجمعه الفلكي مكتبة ضخمة جعلها في متناول أيدي الباحثين في مراغة؛ قيل: إن محتوياتها بلغت حوالي نصف مليون كتاب، وابن الفوطي الذي يخبرنا صراحة بأن الخواجة الطوسي إنما جمع تلك الكتب الكثيرة من الآفاق<sup>(11)</sup>، وهذه أول حالة تشير فيها المصادر إلى وجود مكتبة في مرصد. وقد لاحظ الباحث آدوين صابيلي بأن مكتبة مراغة تستحق أن توصف بأنها مؤسسة قائمة بذاتها، فمما لا شك فيه أنها أعانت على ازدياد النتاج الفكري للعلماء الذين ضمهم مرصد مراغة نظراً لأن تأليف الكتب كان من أولويات الأعمال التي قام بها فلكيو المرصد<sup>(10)</sup>.

وهنا لا بد من إيراد ما يُذكر في بعض كتب التاريخ من شبهة مشهورة، تقول بأن المغول قاموا بإتلاف الكتب في بغداد، وقد ناقش هذه الشبهة الدكتور جعفر خصباك في كتابه العراق بين احتلالين، وناقشها السيد حسن الأمين، وكانت النتيجة أن هذه الشبهة أتت من المؤرخين المتأخرين عن عصر الغزو، وأن هذه الشبهة لا تقوم تحت مجهر البحث والاستقصاء التاريخي الدقيق، وملخص النقاش هو التالى:

ورد عن ابن خلدون (المتوفى سنة ٨٠٨ هـ)، من أن المفول استولوا على قصور الخلفاء وذخائرها وعلى ما لا يبلغه الوصف ولا يحصره الضبط والعد، والقيت كتب العلم التي كانت بخزائنهم في دجلة وكانت شيئاً لا يعبر عنه، أما ابن تغري بردي (المتوفى سنة ٨٧٤ هـ)، فيذكر أن كتب بغداد قد أحرقت، كما يقول: إن المغول بنوا بها جسـراً من الطين والماء عوضاً عن الآجر وقيل غير ذلك، هذه أهم النصوص التي تدين المغول الذين غزوا بغداد سنة ١٥٦هـ بإتلاف الكتب وخزائنها.

أما المصادر المعاصرة للحدث نفسه مثل: (رشيد الدين الهمداني المتوفى سنة ١١٨هـ. واليونيني المتوفى سنة ١١٨هـ. واليونيني المتوفى سنة ٢١٨هـ، واليونيني المتوفى سنة ٢٢١هـ، والنهبي المتوفى سنة ٢٤٨هـ، والنهبي المتوفى سنة ١٨٩هـ، وغيرهم من المتأخرين كابن العماد الحنبلي المتوفى سنة ١٨٩هـ) فقد سكتت عن هذا الحدث ولم تذكره، مع أنهم قاموا بذكر تفاصيل أحداث القتل العام والنهب والإحراق والاستيلاء على قصور الخلفاء.

وفي معجم ابن الفوطي يذكر لنا هذا المؤرخ البغدادي المعاصد، في ترجمة عز الدين بن أبي الحديد ما نصه: "ولما أخذت بغداد كان ابن أبي الحديد ممن خلص من القتل في دار الوزير مؤيد الدين مع أخيه موفق الدين، وحضر بين يدي المولى السعيد الخواجة نصير الدين الطوسي، وفوّض إليه أمر خزائن الكتب ببغداد مع أخيه موفق الدين والشيخ تاج الدين علي بن أنجب . وقد ذكر ابن الفوطي نفسه في كتابه الحوادث الجامعة عندما ذكر أحداث سنة 101هـ: "كان أهل الحلة والكوفة والمسيب يجلبون إلى بغداد الأطعمة فانتفع الناس بذلك وكانوا يبتاعون بأثمانها الكتب النفيسة (13).

وعندما يتحدث ابن كثير عن الرصد فيقول: (نقل إليه [الرصد] شيئاً كثيراً من كتب الأوقاف التي كانت ببغداد) (١٤٠)، أما المراكز العلمية فقد عادت إلى طبيعتها حيث إن المدرسة المستنصرية قد نجت أثناء حادثة سقوط بغداد، وكانت على وضعها حين وصفها ابن بطوطة سنة ٧٢٧ مطنباً في تصوير عظمتها، وقد ذكرها حمد الله المستوفي بعد زمن ابن بطوطة باثنتي عشرة سنة، ووصف القلقشندي أوقاف بغداد بما يفيدنا في فهم نظم الأوقاف بعد الغزو المغولي: (وأوقافها جارية في مجاريها لم تعترضها أيدي العدوان في دولة هولاكو ولا فيما بعده، بل كل وقف مستمر بيد متوليه ومن له الولاية. وإنما نقصت من سوء ولاة أمورها لا من سواها)(١٤٠).

# تطوروضع المرصد،

بني مرصد مراغة بإحكام كبير على مدى سنين عدة. وبقصد القيام بملاحظات فلكية دقيقة، وذلك لأن هذه الملاحظات الهادفة على تصحيح جداول الأزياج المعروفة حتى ذلك الوقت. وقد بُنِي بشكل فاق كل ما سبقه وزود بعلماء الفلك وصناع الآلات وعلماء الراضيات (١٩٠). الرياضيات (١٩٠).

استطاع الخواجة نصير الدين الطوسي إنجاز تقاويم فلكية جديدة انتشرت في بلاد كثيرة. والزيج الإيلخاني الذي يعتبر ثمرة المرصد العملية يحوي أربعة أبواب: الباب الأول في معرفة التواريخ، والثاني في معرفة طريقة الكواكب ومواضعها في الطول والعرض وتوابعها، والثالث في معرفة الأوقات وطوالع كل منها، والرابع في سائر الأعمال النجومية، وقد تم إنجازه في الفترة التي طلبها هولاكو<sup>(10)</sup>.

ظل مرصد مراغة يعمل عقب وفاة هولاكو مدة سبعة من الحكام على الأقل وهم: آبقا خان (١٢٨١-١٢٨١م)، وأحـمد تكودار (١٢٨١-١٢٨١م)، وآرغون (١٢٨١-١٢٨١م)، وجبخانو خان (١٢٨١-١٢٨٥م)، وأبحايتو (١٢٨١-١٢٦٥م)، وجبخانو (١٢٩١-١٢٩٥م)، وبايدو غازان محمود (١٢٩٥-١٢٠٦م)، وألجايتو (١٢٠٦-١٢١٦م)، وكان ركن الدين بن شرف الدين وهو أحد ظكيي القرن الخامس عشر، قد ذكر أن ظكيي مرصد مراغة، أمثال: أثير الدين الأبهـري، ومحيي الدين المفربي، ونجم الدين (دبيـران)، وفخر الدين الخلاطي، قد استمر عملهم بعد وفاة نصير الدين الطوسي لمدة ثلاثين عاماً. لذا فإن كل ما يعكن أن يقال على نحو مؤكد هو أن حياة مرصد مراغة لم تبلغ نهايتها قبل عام ١٣٠٤م، كما أنها لم تستمر كثيراً بعد عام ١٣١٦م، ولكنه من المحتمل جداً أن المرصد لم يدم حتى ذلك التاريخ، وعلى ذلك فإن حياة مرصد مراغة ـ بما في ذلك فترة إنشائه ـ تبلغ خمسة وأربعين عاماً، أو ستين عاماً على الأكثر (١٩٠).

# الفصيل الثاني

# تقويم نتائج مرصد مراغة

كانت المؤسسة الرئيسة للتعليم العالي في الحضارة العربية الإسلامية هي (المدرسة)، مثل المدارس النظامية والمدرسة المستنصرية وأمثالها(٢٥)، وقد أنشئت هذه المدارس على هيئة وقفيات تحكمها أحكام الوقف. تستهدف فيها أموال الوقف لصيانة المبنى التعليمي ولدفع راتب الأستاذ ومدير الوقفية، ومن ثم التلاميذ في وقت لاحق، وكانت هناك أشكال أخرى من التعليم متاحة للناس، ولكن المدرسة كانت هي المؤسسة الإسلامية المركزية للتعليم العالي، وكان المرصد هو الشكل الثاني من أشكال المؤسسات العلمية في الإسلام<sup>(٢٥)</sup>، إذا قمنا بدراسة مركز مراغة، يجب أن ندرسه بالمقارنة مع المراصد من جهة ، ومع المدارس العلمية التي كانت سائدة قبل إنشائه من جهة أخرى، وذلك لنرى أوجه الاشتراك والتباين، في محاولة دراسة آثار هذا الاختلاف. بناءً عليه سوف نستعرض المقارنة بينه وبين المراصد أولاً، وبينه وبين المدارس ثاناً:

# أولاً: المقارنة مع المراصد ونتائج مرصد مراغة:

## مدة حياة المرصد وتأثيره في المراصد اللاحقة:

كان أحد أهداف الخواجة الطوسي أن يستمر المرصد وعملية الرصد لأطول مدة ممكنة. وخلال عملية التأسيس كان الخواجة الطوسي يراعي هذا الهدف، فنراه يذكر في مقدمة الزيج الإيلخاني: "أن أرصاد الكواكب السبعة لا يتم في أقل من ثلاثين سنة لأن فيها يتم دور هذه السبعة. فقال هولاكو: إجهد في أن يتم رصد هذه السبعة في اثنتي عشرة سنة (١٥٠)، كان هذا الهدف (الاستمرار) يحتاج إلى مقومات مادية حيث كانت " أقل ما كان يُؤخذ بعد فراغ المرصد لأجل الآلات وإصلاحها عشرون ألف دينار خارجاً عن الجوامك والرواتب التي المحكماء والقوامة (٥٠).

وكان لهذه الحياة الطويلة وانتشار المملكة المغولية من العراق حتى أقاصي قارة آسيا الأثر

189

الكبير في فتح المجال للتأثيرات الصينية أن تتغلغل لدى العلماء المسلمين، حتى أن بعض الكشوف العلمية والفنية الصينية وصلت بشكل سريع ومدهش في قلب أوروبا في القرن التألث عشر. وقد احتفظ الخواجة الطوسي بصلات وثيقة مع الفلكين الصينيين والأندلسيين وكان في الحقيقة نموذجاً طيباً لعالمية العالم<sup>(٢٥)</sup>، وقال سارتن في تاريخ العلوم: إن هولاكو جلب معه من الصين عدداً من العلماء والمنجمين وبينهم فاو ـ مون ـ جي وأخذ نصير الدين من هؤلاء علم النجوم في التقاويم الصينية، وذكر في المقدمة [مقدمة الزيج الإبلخاني] الأسماء الاثني عشر لدورة السنين الصينية، وهي صحيحة ومتقنة جداً، وهذه الأسماء هي

| التلفظ | الاسم البقتائي | العدد | التلفظ       | الاسم البقتائي | العدد |
|--------|----------------|-------|--------------|----------------|-------|
| Wow    | وو             | ز     | Tzi          | ز <i>ه</i>     | اً    |
| Shen   | شن             | ط     | Tchhoushsiou | جيو            | ť     |
| Wei    | وى             | ۲     | Yem/Yun      | يم             | ج     |
| You    | يو             | ی     | Maow         | ماوو           | د     |
| Siou   | سيو            | يا    | Tchhen       | جن             | 4     |
| Нај    | حائى           | يب    | Sou          | صو             | و     |

وجاء في الزيج المذكور أيضاً جدول دورة بالأسماء الاثني عشر باللغة التركية، وهذه الأسماء هي: سيجقان ئيل (الفأر)، أودئيل (البقر)، بارس ئيل (النمر)، توشقان ئيل (الأرنب)، لوي ئيل (الحوت)، إيلان ئيل (الحية)، يونت ئيل (الحصان)، قوي ئيل (النغم)، بيجي ئيل (القرد)، تخاقوئيل (الدجاج)، إيت ئيل (الكلب)، تنكوزي ئيل (الخنزير)(٥٠).

في نفس الوقت نرى أن مرصد مراغة قد أثّر في المراصد التي جاءت بعده، حيث إنه قد أوجد مستوى جديد تقتدي به المراصد في عالم الإسلام. لذا يعتبر مؤرخو علم الفلك أن مرصد مراغة قدم مساهمات متميزة، كان لها الأثر الأبرز في تطور علم الفلك الحديث، وذلك من خلال ضمها لعدد من الفلكيين وصانعي الآلات الذين بنوا مرصدا لم يكن له نظير في السابق من حيث الحجم ومدى النشاط، وقد شكّل مثالا حدّد المفاهيم المستقبلية لما يجب أن يكون عليه المرصد (٥٩).

### منهج الخواجة الطوسي العلمي ونتائجه

ذكر الخواجة الطوسي في مقدمة الزيج الإيلخاني أنه لا بد من ثلاثين سنة لإتمام الرصد وكان هولاكو مستعجلاً لإنجاز الزيج وطلب إنجازه خلال اثني عشر عاماً كما مرّ معنا، لذا كان لا بد له من منهج يستطيع فيه اختصار المدة التي حددها لإنجاز الزيج، لذا اعتمد منهجاً يجمع بين الاستفادة من نتائج المراصد السابقة إلى جانب الملاحظة المباشرة من خلال عملية الرصد اليومية التي كانت تجري تحت إشرافه، وقد ذكر الخواجة الطوسي المنهج الذي اتبعه تفصيلياً في مقدمة الزيج الإبلخاني حيث ذكر:

"إن المرصد الذي أنشئ قبل مرصدنا وكان أكثر اعتمادنا عليه هو مرصد إبرخس الذي مرّ عليه الله وأربعهائة سنة، ويأتي بعده مرصد بطليهوس الذي كان بعد مرصد إبرخس بثمانية وخمس سنين، ثم المرصد الذي شيّد في عصر المأمون وبينه وبين مرصدنا ما يريو على أربعمائة وثلاثين سنة، وكان في الشام مرصد البتاني، وفي مصر مرصد الحاكمي، وثمة مرصد ابن الأعلم وهو أقرب إلى مرصدنا زمنياً، وبين المرصدين المذكورين ومرصعنا مائتان وخمسون سنة، وفي الجملة نظرنا في المراصد السابقة وقابلنا ما ظفرنا به منها مع ما استبان من مرصدنا، فكتبناه، ونظمنا هذا الزيج وفقاً لما وضح من المقابلة، وإذا مد الله في أعمارنا، وشدت حكومة الملك أزرنا، فإننا سنصحح ما يحصل لنا العلم به، أما إذا خاننا الدمر، فإن ما كتبناه في هذا التاريخ سيقطف أهل العلم ثماره بعدناً (١٠٠٠).

هذا المنهج يعتبر خروجاً من منهج بطليموس الذي كان يعتمد كثيراً على فتائج النظريات الرياضية أكثر من اعتماده على معطيات الرصد المباشر. ومن شأن هذا المنهج أن يقود إلى خطوات من شأنها الإقلال من الأخطاء في قياسات الآلات الفلكية. وبالتالي يمكن الزعم أن فلكيي مراغة واستناداً إلى ما أسسه الفلكيون المسلمون قبلهم كانوا أكثر من سلقهم الإغريق ميلاً إلى التجربة، فالأهمية التي أولوها للدقة والإتقان في الرصد والقياس، هذا فضلاً عناية فلكيي مراغة بصنع أدوات محكمة لتحقيق ذلك الهدف، كل ذلك بمكن اعتباره قرائن وشواهد واضحة على ميول الخواجة الطوسي وفلكيي مراغة إلى الملاحظة المباشرة للظاهرة الفلكية وبالتالي إلى التجربة(١١).

والمسألة الجديرة بالاهتمام هو قيام الخواجة الطوسي نفسه بنقد علم انفك وننائجه وعدم اعتبارها حتميات نهائية، وهي من الأسس المهمة التي يقوم عليه العلم الحديث فيقول: "عند بلوغ اساتذة عارفين وصادقين سناً معينة فإنهم يقومون بتميين مواقع النجوم، وبعد ذلك بفترة طويلة مثل خمسمائة سنة أو ربما الف، فإن اساتذة آخرين سيجددون مواقعها من جديد، وهكذا يتقرر مقدراً تحرك كل واحد منها خلال الفترة الواقعة ما بين مجموعتي الرصد (١٣).

كان للمنهج الذي عمل على أساسه الخواجة الطوسي وبالتالي فلكيو مراغة أثر هام على علم الفلك وكانت له نتائج هامة، حيث يمكن اعتبار أن تطوير علم المثلثات (Trigonometry) وهو جزء أساسي من رياضيات علم الفلك، أخترعه المسلمون ولم يكن من آثار الإغريق. حيث يعتقد الباحثون أن كتاب الخواجة الطوسي (كشف القناع عن أسرار شكل القطاع) كان له الأثر على فصل علم المثلثات (Trigonometry) عن علم الهيئة القديم، واعتباره علماً مستقالاً (۱۳)، وفي هذا السياق بقول سارتن:

ذاع صيت نصير الدين بين الناس بسبب مثلثاته أساساً، وأصبح دليلاً لساعي المتقدمين والمتوسطين بنسبة خاصة. وأعد كتاباً جديداً من كرويات مانالاوس بعد أبي نصر منصور بن علي، وألف كتاباً مستقلاً في هذا الموضوع، قسم شكل القطاع إلى خمسة كتب، الثالث والرابع منها يحومان حول المثلثات المسطحة، والكروية على التوالي، وهذا أول كتاب لوحظت فيه المثلثات بشكل مستقل عن علم الهيئة ويعتبر أفضل كتاب من نوعه في القرون الوسطى، وهو جدّ دقيق، وذكرت فيه أول مرة وبشكل واضع العلاقة التي تربط بين قانون الجيوب Sine في أداً الزاوية (١٤٠٠).

لذا وبسبب تقدم الفلكيين العرب في مجال الرياضيات نرى أن الصينيين استخدموهم في المكتب الفلكي الصينيين استخدموهم في المكتب الفلكي الصيني في بكين منذ القرن الثالث عشر فصاعداً، لتعويض النقص الفادح لديهم في علوم الهندسة الضرورية لعلم الفلك(١٥٠).

يُنظر عادة إلى سنة ١٥٤٣م، على أنها السنة التي نشأ فيها العلم الحديث إذ فيها نشر كتاب قلب نظرتنا للكون، من تأليف كوبرنيكس (Nicolas Copemicus) (1473-1543). فقد جاء بنظام فلكي جديد يتناقض وما كان شائعا من آراء فيزيائية وفلكية، التي كانت سائدة اعتماداً على نظام بطليموس القائم على مركزية الأرض في الكون(١١١)، والثورة العلمية في أوروبا في القرن السادس عشر والسابع عشر، ترتكز بشكل عام على التطورات التي حدثت في علم الفلك والمدلولات الفلسفية لعمل كوبيرنكس.

لذا يعتبر أن قيام الخواجة الطوسي بانتقاد هذا النظام من النتائج الهامة لمنهجيته، حيث استطاع أن ينتقد ويبدي ملاحظات هامة، تابع تعميقها تلميذه قطب الدين الشيرازي قبل كوبرنيكس بزمن طويل<sup>(١٧)</sup>، في هذا المجال تعتبر نتائج مرصد مراغة الأساس حيث كانت قد اشتهرت بالدقة حتى اعتمد عليها علماء أوروبا في بحوثهم العلمية في عصر النهضة وما

بعده (<sup>(۱۸)</sup>، وقد وجّه مؤرخو العلم جهودهم لاكتشاف أصالة علم الفلك الإسلامي، حيث بيّن الباحثون:

بشكل بثير الإعجاب الخطوات المختلفة التي اتخذت في الفكر الفلكي وآدت في القرنين الثالث عشر والرابع عشر إلى تطور لنظام الأجرام السماوي وكان معادلاً من الناحية الرياضية لنظام كوبيرنكس. ويعني ذلك أن كوبيرنكس استعمل مزدوجة الطوسي (أنظر الملاحق ٢٠٢١) كما استعملها فلكيو مراغة. إن نماذج القمر عند كل من كوبيرنكس ومدرسة مراغة كانت متطابقة، وهذا التطابق الأساسي للنماذج هو الذي دعا نويل سويردلو لأن يسأل لا "عما إذا" كان كوبيرنكس قد تعلم نظرية مراغة بل "متى وكيف" (١١).

# ثانياً، المقارنة مع المدارس العلمية،

#### دمج المرصد والمدرسة والمكتبة في مؤسسة واحدة:

كانت المدارس المعروفة في ذلك الوقت، قد حصرت العلوم التي تدرسها بعلوم الفقه والحديث والقرآن. هذا الحصر تم بناءً على رؤية خاصة لدى العلماء حيث نرى الغزالي بوصفه المدرس الأعلى في نظامية بغداد يذكر في كتابه (المنقذ من الضلال) ما يؤيد المنع من تدريس علوم الأوائل معتبراً أن دراستها آفة عظيمة يجب الزجر عنها كونها من مبادئ علوم الفائل معتبراً أن دراستها آفة عظيمة يجب الزجر عنها كونها من مبادئ علوم الفائلسفة، وكل من يخوض في علوم الأوائل إلا وينخلع من الدين ويحل عن رأسه لجام التقوى ((۲۰)، ولم يتغير الوضع بعد الغزالي فهذه المدرسة المستنصرية التي بناها الخليفة العباسي المستنصر بعد المدارس النظامية وكانت الذروة التي وصلت إليها المدرسة قبل الغزو المغولى:

كانت [المدرسة المستنصرية] موقوفة على المذاهب الأربعة، وكان فيها مدرّس لكل مذهب وشيخ للحديث وقارثان، وشيخ طب وعشرة من المسلمين يشتغلون بعلم الطب، ومكتب للأيتام، وعمل فيها مارستاناً (مستشفى)، ورتّب فيها مطبخاً للفقهاء، ومزملة للماء البارد، ورتّب لبيوت الفقهاء الحصر والبسط والزيت والورق والحبر، وللفقيه بعد ذلك في الشهر ديناراً، ورتّب لهم حماماً، وقد كمّلت في سنة 171هـ ((۷)).

نتيجة هذا الحصر كان العلماء الذين تبحروا في علوم الأوائل يدرِّسون هذه العلوم بشكل خاص في بيوتهم. ولما كان التعليم في حقل العلوم الطبيعية يجري خارج المدارس فقد كان التخصص في علم من العلوم يقتضي السفر مسافات شاسعة من مدينة إلى أخرى، بحثاً عن علماء متخصصين في علوم الأولين ليتقن التلميذ ما وصلت إليه المعرفة في زمانه، ويُعتبر الخواجة الطوسي مثالاً واضعاً على هذه الطريقة من الدراسة كما أسلفنا ذكره.

لذا كانت الميزة الأهم في مركز مراغة العلمي أنه استطاع أن يحول مشروع هولاكو بإنشاء مرصد إلى مشروع يجمع ثلاث مؤسسات كانت منفصلة عن بعضها طوال التاريخ الإسلامي أعني المرصد والمدرسة والمكتبة. هذا الدمج لم تكن هذه المؤسسات التي تم دمجها نسخة مبتسرة بل كانت قمة في التطور في ذلك العصر، حيث إن المرصد في مراغة (كمؤسسة بعثية علمية) كان قمة التطور الذي شهدته المراصد في تاريخ هذه المؤسسة في الإسلام. وليس هناك دليل على حصول تقدم هام بعد مرصد مراغة، كما حققه د. آدوين صايليي في كتابه تاريخ المراصد الفلكية في العالم الإسلامي(٢٧).

هذا المرصد الذي وصل إلى قمة التطور تم دمجه بمؤسسة المدرسة بأفضل صيغة كانت قد وصلت إليها في ذلك الوقت، حيث إنه قام بنقلة كان الأهم في إطار المدرسة كمؤسسة تعليمية، حين دمج علوم الأوائل ضمن الدراسة. فقد كان مركز مراغة يشتمل على "دار لطلبة الحديث ومدرسة للفقهاء ومقر حكمة للفلاسفة ومجلس للأطباء (٣٣)، وكان يدفع المال للمشتغلين بالعلم حيث إنه كان قد عين لكل من الفلاسفة ثلاثة دراهم يومياً ولكل من الأطباء درهمين ولكل من الفقهاء درهما واحداً ولكل من المحدثين نصف درهم، لذلك أقبل الناس على معاهد الفلسفة والطب اكثر من إقبالهم على معاهد الفقه والحديث بينما كانت تلك العلوم من قبل تدرس سراً (١٤)، ومن هنا نرى الإنجاز الهام الذي استطاع أن يحققه الخواجة الطوسي من خلال نقل تدريس علم الأوائل من التدريس الخاص إلى التدريس الرسمي، ومن التعريس سراً إلى التدريس علناً.

كان من نتائج هذا الدمج، واجتماع هذه الهيئة العلمية، أنه استطاع أن يخفف عن طالب العلم الانتقال في المناطق الشاسعة طلباً للعلم من خلال اجتماع الأساتذة في مكان واحد، وبالتالي كانت حقائق العلم التي كان يذكرها أي أستاذ في المدرسة خاضعة لنوع من الرقابة من قبل الأساتذة الآخرين. وبالتالي استطاع مركز مراغة أن ينقل التدريس من حالة علاقة شخصية بين الأستاذ والطالب إلى علاقة رسمية بين طالب وبين مؤسسة تعليمية، فنرى أبقاخان يقدّم العون المالي بشكل سخيّ ومتكرر لحوالي مائة تلميذ كانوا طلبة للخواجة الطوسي، ويجب ألا ينظر إلى أن الطلبة الدارسين على أنهم طلبة الخواجة الطوسي وحده (٢٥)، لذا نرى من خلال ما أورده مرتضى مطهري في دراسته لتاريخ الفلاسفة المسلمين أن الطبقة التالية لعصر الخواجة الطوسي كانت كلها من تلامذته ومن الذين حضروا لديه في مراغة (٢١).

كان من خصائص مركز مراغة أنه كان هناك منصب لأستاذ معيد لدروس المدرس

الأساسي، فنظام التدريس كان يعتمد على مدرس أساسي ومدرس معيد، حيث نرى في ترجمة السيد ركن الدين شرفشاه العلامة الحسيني الإسترآبادي الشافعي، أنه قد اخذ عن الخواجة الطوسي وتقدم، ثم جعله رئيس أصحابه بمراغة يُميد درس الحكمة (٣٧)، هذا النظام الدراسي كان كفيلاً، بأن يؤهل طبقة جديدة من الأساتذة، ويعطي الأساتذة الأساسيين الوقت الكافي لمارسة أنشطة بدرجة أعلى من الأهمية.

المؤسسة الثالثة التي تم دمجها كانت المكتبة، فنرى أن مركز مراغة ضم إلى المركز مكتبة اجتمع فيها ما يحتاجه الأستاذ والطالب من مقررات علمية من خلال مؤلفاتها التي تجاوزت الأربعمائة ألف كتاب. وتأسيساً على ما سبق من أن أحد مجالات إنتاج الخواجة الطوسي كانت تحرير الكتب العلمية الأساسية، مع ما يعنيه ذلك من خبرة خاصة في مجال تحقيق النسخ من الكتب. لا شك أن المكتبة كانت متطورة بما يتناسب مع تطور مؤسستي المرصد والمدرسة، وأن اجتماع هذه الهيئة العلمية كان كفيلاً بجعل هذه المكتبة محور نشاط عملي تحقيقي يغنى مركز مراغة بجانب هام من النشاط العلمي.

## إدارة ومالية مركز مراغة العلمى،

بلغت تكاليف بناء مرصد مراغة الكثير من الأموال، وأخذ من هولاكو بسبب عمارة هذا المرصد (ما لا يحصيه إلا الله) على حد تعبير شمس الدين العرضي، وأقل ما كان يُؤخذ بعد فراغ المرصد لأجل الآلات وإصلاحها عشرون ألف دينار خارجاً عن الجوامك والرواتب التي للحكماء والقوامة (٨٧)، لذلك كان بقاء المرصد والمعهد يستدعي تخصيص مبالغ طائلة من المال. ولهذه الغاية اعتنى الخواجة الطوسي بإيجاد موارد مالية كافية.

يعتبر الباحثون في تاريخ العلم في العالم الإسلامي أن هناك ناحية كانت لها أهمية خاصة في المدارس التي نشأت في عالم الإسلام، هي أن المدارس كانت مؤسسات خيرية أي وقفاً دينياً تنفذ فيه رغبات المؤسسين سواء أكانت هذه الرغبات دينية أم غير ذلك. وكانت أحكام الوقف قد حرِّمت الاستفادة من أموال الوقف لأغراض غير تلك التي يقرها الشرع الإسلامي بحسب ما كان يراه العلماء القائمون على الوقف، وفي نفس الوقت هإن الواقف كان بإمكانه الاحتفاظ بحقوق الملكية والإشراف لنفسه ولورثته من بعده إلى الأبد، لذا كان يمكنه أن يعين نفسه أو ورثته مديراً أو أستاذا تعييناً دائماً وكان هذا الواقع عائقاً رئيساً أمام التطور الفكري والتنظيمي للتعليم في العالم الإسلامي(٢٩).

إذا أضفنا إلى ما أسلفناه حول أن المدارس استبعدت الفلسفة وعلوم الأوائل، يمكننا أن نرى أهمية الميزة الثانية الأساسية التي اختص بها مركز مراغة العلمي، حيث استطاع الخواجة الطوسي بعد تولي الإشراف على إدارة الأوقاف الإسلامية في جميع الممالك الإيلخانية من خراسان إلى العراق والتي كان ريعها جسيماً، أن يضع تنظيماً في صرف هذا الربع، فكان له في كل بلد نائب يستغل الأوقاف ويأخذ عشرها ويحمله إليه، ليصرفه في شؤون مركز مراغة ولم يعتاج إليه من الأعمال بسبب الأرصاد، ومن المرجّع أن يكون الخواجة الطوسي هو أول من أنشأ هذه السنّة(^^).

حيث إن الوقف - على الأقل من الناحية النظرية - هو هبة دائمة لا يمكن المساس بها بالاستناد إلى الشريعة والعقيدة الإسلامية - وبفضل أموال الوقف أمكن لمؤسسات مثل المسجد والمدرسة والبيمارستان أن يطول بقاؤها - لذا كانت خطوة الخواجة الطوسي لا تقتصر أهميتها على استفادة المرصد من أموال الوقف وتوفير مصدر للدخل، بل إن ذلك يعكس محاولة منه لقيام تكامل أتم وتوافق أنسب بين علوم الأوائل مع الثقافة والحضارة الإسلامية. وكان تأسيس المرصد في ظل أحكام الوقف يعني أن المؤسسة كانت حاصلة على الحماية الشرعية المناسبة ويمكن أن تدوم لفترة طويلة، وربما إلى الأبد (١٨).

شهدت خطوة الخواجة الطوسي معارضة كبيرة من قبل علماء المسلمين خارج الدولة الإيلخانية، حيث نرى أن ابن تيمية (وفاة ٧٢٨هـ) يصف الخواجة الطوسى بأنه:

اشتهر عند الخاص والعام أنه كان هذا منجماً مشيراً للك الترك المشركين هولاكو، وأشار عليه بقتل الخليفة، وقتل أهل العلم والدين، واستبقاء أهل الصناعات والتجارات الذين ينفعونه في الدنيا، وأنه استولى على الوقف الذي للمسلمين، وكان يعطي منه ما شاء الله لعلماء المشركين وشيوخهم من البخشية [كذا] السحرة وأمثالهم، وأنه لما بنى الرصد الذي بمراغة على طريقة الصابئة المشركين، كان أبخس الناس نصيباً منه من كان إلى أهل الملل أقرب وأوفرهم نصيباً منه من كان إلى أهل الملل أقرب وأوفرهم نصيباً منه من كان إلى أهل الملا أقرب وأوزة والمنابئة المشركين ومثل المطلة وسائر المشركين وإن ارتزقوا بالنجوم والطب ونحو ذلك". أما ابن القيم الجوزية (وفأة ٢٥١٥هـ) فيقول عنه بأنه: "استبقى الفلاسفة والمنجمين والطبائميين والسحرة ونقل أوقاف المدارس والمساجد والريط اليهم وجعلهم خاصته وأولياءه،.... واتخذ للملاحدة مدارس ورام جعل إشارات إمام الملحدين ابن سينا مكان القرآن". ويتابعهم على ذلك أبو عبد الله الزرعي حيث يقول عن الخواجة الطوسي: إنه "جعل مدارس المسلمين وأوقافهم للنجسة السحرة والمنجمين والفالاسفة والمنطقيين ورام إبطال الأذان وتحويل الصلاة إلى القطب الشمالي (١٨٠٥).

لذلك نرى إن أحمد تكودر ـ الحاكم الإيلخاني (١٢٨١ـ١٢٨٤م) ـ قد أشار في رسالة كتبها إلى سلطان مصر إلى إساءة استخدام أموال الوقف، وإلى عزمه على تصحيح الوضع، ويقال أيضا إنه فعل ذلك، وربما كان في هذا إشارة إلى مرصد مراغة، نظراً لأنه لم يوجد في ذلك الوقت مؤسسة أخرى لها صلة بعلم الفلك كان ينتفع الفلكيون من أموال الوقف المخصصة لها، واستناداً إلى بعض المصادر فإن الإشارة التي ورد في رسالة تكودار تتعلق بالفلكيين والأطباء من غير المسلمين (٨٣).

استمرت هذه المعارضة حتى القرن السادس عشر عندما جرى تشييد مرصد هام في إسطنبول على يد العثمانيين، وكان تقي الدين محمد الرشيد بن معروف هو المتولي لإقامة المرصد، وقد تم تصنيع آلات المرصد وإقامة مبانيه عام ١٥٧٧م. فأظهر شيخ الإسلام للسلطان مراد الثالث (١٥٧٤م، أن مثل هذه المؤسسات تجلب النحس نظراً لما تنطوي عليه من تطفل على أسرار الطبيعة، ويُقال: إنه سعى إلى التأكيد على أن البلدان التي أقيمت فيها المراصد قد عانت من تفكك سريع، فأرسلت فرقة التدمير إلى موقع المرصد وتم هدمه بدايات عام ١٥٨٠م (١٨٠م).

#### خلاصة تقويمية،

يشير الباحث المعاصر توبي أ. هف في دراسته حول فجر العلم الحديث وأسباب عدم إنجاب العلم العربي للعلم الحديث مع أنه كان متطوراً عن نظيره الغربي في القرن الثاني عشر إلى عدة أسباب أهمها نظام التعليم السائد لتعليم علوم الأوائل وعدم قيام المدارس المعنية بالتعليم العالى بالاعتناء بتدريس ما كان يُسمى بعلوم الأوائل، وأشار إلى أنه:

من الواضع أن هذا النظام [نظام التعليم] خلق عقبات مؤسسية أمام الحصول على تدريب علمي متخصص وعلى إجراء بحوث مختصة . ولم يضمن هذا النظام تطوير العلم والتفكير العلمي، من خلال وجود الدعم الجماعي للفلاسفة العلماء الذين كانت لهم أراء مغايرة لتلك التي تعتنقها السلطات الدينية والسياسية ، ولا وجود أليات تجعل بالإمكان فصل الحكمة المتفق عليها كما تفهمها خيرة الخبراء ، أو كما تثبتها التجربة . عن المعرفة الفاسدة أو التي ثبت بطلانها . كذلك أدى منع إدخال علوم الأولين إلى مناهج المدارس إلى إدامة العلاقة الشخصية بين المدرس والتلميذ ، ومنعت التراكم الفعال للمعرفة الذي يمكن أن ينتج عن وضع العلماء الضليمين في تلك العلوم معاً في مكان واحد (٨٥٠).

وإذا قمنا بدراسة مركز مراغة وفق المعايير الواردة أعلاه، فإننا نرى أنه كان كمركز علمي معلماً هاماً وفريداً في تاريخ الحضارة الإسلامية، من حيث جمع المؤسسات العلمية التي كانت موجودة في تاريخ الحضارة الإسلامية في مؤسسة واحدة كانت في قمة التطور في ذلك العصر، ومن جهة ثانية كان يسعى الخواجة الطوسي في دمج تدريس ودراسة علوم الأوائل ضمن مشاريع الاستفادة من نظام الوقف الشرعي الذي كان يعني (شرعنة) هذا التعليم، وهو الأمر الذي كان من المعوّل أن يؤدي إلى رفع ثغرة هامة في عملية تطور علوم الأوائل ضمن الحصارة الإسلامية ونقلها من الحالة الشخصية إلى حالة المؤسسة، يُضاف إلى ذلك شخصية الخواجة الطوسي العلمية. كل ذلك كان من المعول عليه لو بقي مستمراً في هذا السياق أن يؤدي إلى تطور هام على مستويات العلوم كافة، ولكن نتيجة ضعف استيعاب معاصري الخواجة الطوسي لمشروعه العلمي والعملي التأسيسي لم ينجح هذا المشروع بالاستمرار.

# ثالثاً: الآثار الحضارية لنشاط الخواجة الطوسى:

كان لنشاط الخواجة الطوسي بوصفه مؤسس مركز مراغة العلمي من جهة وبوصفه مسؤول الأوقاف في الدولة الإيلخانية من جهة ثانية آثار حضارية هامة، يمكن دراستها على مستوين: الأول منهما على مستوى المسلمين، والثاني منهما على مستوى المغول.

لا شك بأن الهزيمة العسكرية التي مُني بها المسلمون على أيدي المغول، كانت ستؤدي إلى خسائر حضارية أكثر فداحة مما تحدث عنه التاريخ، لولا جهود ثلة من العلماء استطاعوا منذ الأيام الأولى، أن يقوموا بنشاطات كان لها الأثر الأكبر في المحافظة على المكونات الحضارية والثقافية الإسلامية للبلاد التي أصبحت خاضعة للمغول. نرى هذه الجهود بشكل واضح في مشروع الخواجة الطوسي الذي استطاع العمل في مشروع متكامل من خلال المنصبين اللذين تبوأهما كرئيس لمركز مراغة العلمي وكرئيس للأوقاف في الدولة الإيلخانية. إذا حاولنا قراءة ما مرّ معنا بشكل كلي، وفق معيار حفظ المكونات الحضارية، نلاحظ التالي:

أولا: قام الخواجة الطوسي بحفظ شخص العلماء من القتل.

ثانياً: حفظ الشخصية المعنوية للعلماء.

ثالثاً: استطاع أن يوفر مركز نشاط علمي لهؤلاء العلماء.

رابعاً: افتتح المدارس وبدأ يقوم بالإنفاق على الأساتذة والطلاب.

خامساً: حفظ تراث المسلمين العلمي من خلال مكتبة مراغة.

يجب أن لا يغيب عن البال أن كل هذا كان يحصل في ظل هولاكو وخلفائه. فـلا يجب أن ينتقد الخواجة الطوسي على صرف المال في ظل حكومة المغول على دارس الفلسفة، بل يجب أن يُمدح كونه يقوم بالإنفاق على دارس الفقه والحديث وعلوم القرآن.

بنشاطات الخواجة الطوسي وأقرانه، أخذت شخصية البلاد الثقافية الناتجة من تراثها الغني العميق، تعود إلى الظهور من جديد، وحتى بنو العباس ظهروا وصارت لهم نقابة خاصة بهم (٢٠١)، يمكن استعراض آثار هذه الحركة من خلال كتابة المؤلفات بأسماء الحكام من قبل الدولة المغولية، فهذا الشيخ كمال الدين ميثم بن علي بن ميثم البحراني الشهير بابن ميثم البحراني (وفاة ٢٩٦هـ)، يؤلف (تجريد البلاغة في المعاني والبيان) ويهديه لأبي المظفّر منصور بن علاء الدين عطاملك الجويني الذي كان يتولى العراق من قبل هولاكو. ويمكن قراءة الحركة الثقافية اللاحقة للغزو المغولي من خلال ظاهرة سلبية هي عودة الخلافات العلمية والمذهبية، من خلال ما جرى على عز الدولة أبي الرضا سعد بن نجم الدولة منصور بن سعد بن الحسن بن هبة الله بن كمونة الإسرائيلي المشهور بابن كمونة البغدادي صاحب شرح (التلويحات) للسهروردي المقتول، حيث نرى في سنة ٦٨٣هـ أن العوام تثور عليه نتيجة أحد المؤلفات التي ألفها. حتى يضطر الحاكم ليحاول اعتقاله ولكن الأخير اختفى عن أعين ملاحقيه حتى آخر حياته، وتبلغ من نقمة الجماهير أنهم منعوا قاضي القضاة من إمامة صلاة الجمعة (١٨٠٠).

وتارة أخرى نرى آثار هذه النشاطات من خلال بعض الظواهر الاجتماعية وبعض المناصب حيث نرى أن محيي الدين أبا الفضل محمد شرف الدين يحيى بن هبة الله بن المحيا العباسي البغدادي، الذي أسر من قبل المغول في واقعة بغداد سنة ١٥٦هـ، وهو ابن تسع سنين، وبعد دراسته في مراغة نراه يعود إلى بغداد ويفوض إليه التدريس في المدرسة المغيثية ببغداد. ومن ثم يعتلي منصب الخطابة في جامع السلطان ليصبح بعدها إماماً لصلاة العيدين في المدرسة المستنصرية، وبعدها نقيباً للعباسيين الذي كانوا قد بقوا في العراق. ومن ثم نرى ولده أبا الحسن حيدر والملقب بعده الدولة يرث عنه النقابة والخطابة بعد وفاته سنة ٧٠٣هـ(<sup>(M)</sup>).

كان هذا على مستوى المسلمين، أما على مستوى المغول فإن المغول وكونهم لا يحملون حضارة خاصة بهم فقد كانت إحدى المخاطر التي كانت محدقة بالإسلام كدين وحضارة بعد أن قضى الغزو المغولي على الإسلام كدولة سياسية، هو السعي الحثيث من قبل صليبيي أوروبا على تنصير المغول، حيث إن صليبيي أوروبا ما إن أحسوا بأن تحركاً مغولياً تبدو طلائعه حتى تحركوا باتجاه المغول واضعين قواهم في خدمتهم. وكان يتزعم الحركة الصليبية يومذاك ملك فرنسا لويس التاسع المغالي في صليبيته، وقد رأى في المغول حلفاء له فيما يصبو إلى تحقيقه. لذلك كان قد أرسل إلى منكوخان سنة ١٥٥هـ بعثة برئاسة الراهب غيوم روبرك، وينقل مؤرخ معاصر مرافق للويس التاسع الحادثة كالآتى:

"وأنفذ [لويس التاسع] سفارة من لدنه إلى ملك التتار عادت بعد عامين، وأرسل معهم إليه خيمة على هيئة كنيسة ...، وأراد الملك أن يرى ما إذا كان في قدرته اجتذاب أولئك التتار للإيمان بديننا، فأمر بنقش الخيمة بصورة تمثل بشارة سيدتنا العذراء بالمسيح، وجميع أسس عقيدتنا، وأرسل الملك هذه الأشياء جميعها بصحبة أخوين من الجماعة المبشرين يعرفان لغة النتار ويستطيعان هداية المغول وتعليمهم السبيل إلى الإيمان . ويتحدث بعد ذلك عن عودة الرسل قائلاً: كان عدد شعب هذا الأمير التتاري المسيحي كبيراً، حتى لقد أنبأنا رسل الملك أنهم شاهدوا في معسكره ثمانمائة كنيسة صغيرة محمولة على عربات، ويوجد بين التتار كثير من المسيحيين الذين يعتنقون عقيدة الإغريق (٨٩١).

تطورت الأمور في هذا الاتجاه بشكل أكبر، بعد هزيمة المفول أمام المصريين في عين جالوت، وموت هولاكو، وتولي ابنه آبقاخان مكانه وزواجه من ابنة إمبراطور بيزنطية، حيث تحالف مع البيزنطيين والصليبيين، ليتعاونوا جميماً في القضاء على قوة مماليك مصر، ولم يتوان آبقاخان، عن الاتصال (ببابا روما) مظهراً استعداده للتحالف في حرب المماليك. فاستجاب الأخير وأرسل إليه رسولاً يؤكد هذا التحالف ويشجّعه (۱۰)، هنا نرى المخاطر الحضارية لو تكللت جهود لويس التاسع في تنصير المغول وبالتالي تنصير الدولة الإيلخانية. لذلك كان دور الخواجة الطوسي وغيره من العلماء حساساً ودقيقاً للغاية.

وفي نفس الوقت نرى نتيجة لهذه الجهود لم يمض وقت كبير حتى يموت هولاكو، ثم يموت ابن هولاكو وخليفته آبقا خان ويأتي بعد آبقا خان، ابن هولاكو الآخر تكودار وإذا به يعلن إسلامه وتصبح الدولة الإيلخانية بذلك إحدى الدول الإسلامية، ويصبح المفول بعد العرب والفرس والأتراك القومية الرابعة التي تدخل إلى الإسلام(١١).

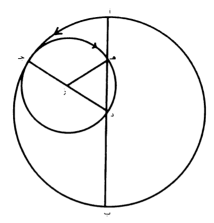
الملاحق

#### الملحق الأول



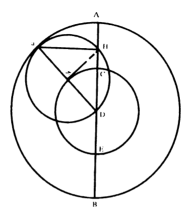
رسم الطوسي لتوضيح أثر هذه الآلة الدوارة أربعة تخطيطات ليبين مسار نقطة تقع داخل المزدوجة. ونقطة البداية في هذا التوضيح (من اليمين لليسار) هي التخطيط الأيمن والنقطة المفروضة تقع في أعلاه. والدائرة الكبرى تدور بإتجاه اليسار بينما تدور الصغرى بإتجاه اليمين. وفي التخطيط الأخير الواقع إلى اليسار دارت الدائرة الصغرى دورة ونصف الدورة بينما دارت الدائرة الكبرى ثلاثة أرباع الدورة. ويعني ذلك أن النقطة المفروضة ستبدو دائما واقعة على مسار قريب جداً من قطر الدائرة الكبرى، الذي يمثله هنا الخط العمودي، عندما ترى من بعد كبير. ويكون مسار الحركة هذا بمنزلة الخط المستقيم مع ميسان (أو تذبذب) صغير. (هذا الرسم التوضيحي هو صورة عن رسم في كتاب التذكرة في علم الهيئة للطوسي.

### الملحق الثاني،



مزدوجة الطوسي نموذج يراد منه تمثيل حركة الأجرام السماوية. ويتشكل هذا النموذج من دائرتين متداخلتين، قطر الصغرى منهما نصف قطر الكبرى. والأحرف العربية في هذه الصيغة من نموذج الطوسي هي في قطر الدائرة الكبيرة من الأعلى إلى الأسفل أ، هـ، د، ب. وتدور الدائرة الكبرى بالإتجاه الماكس وبسرعة هي نصف سرعة الدائرة الصغرى. ولهذا فإن النقطة هـ تبقى للناظر عن بعد واقعة بين النقطتين «أ و ب» وتبدو كما لو أنها تتحرك بخط مستقيم. وتظهر هذه الصورة التوضيحية في كتاب التذكرة الذي كتبه الطوسى سنة ١٦٦١.

#### الملحق الثالث



(الشكل ٤) هذه الصورة التوضيحية لنموذج فلكي مأخوذة عن نسخة من الطبعة الأولى من كتاب كوبيرنكس في دوران الأجرام السماوية، سنة ١٥٤٣. ومن الواضح أن هذا الرسم يضم مردوجة الطوسي . حيث الدائرة GHD تقع داخل الدائرة مBGG . وهو يظهر في الكتاب الثالث، الفصل الرابع، من مصنف كوبيرنكس العظيم. وقد قادت هذه الصورة التوضيحية وتعليق كوبيرنكس عليها العديد من مؤرخي العلم، إلى الإعتقاد بأن كوبيرنكس لا بد من أن يكون قد رأى مخطوطة عربية تضم الرسم التخطيطي لمزدوجة الطوسي. وقد لاحظ مؤرخ العلم المرحوم ولي هارتنر أن الأحرف المستخدمة، (وهي من الأعلى إلى الأسفل A H D B هي هي في تخطيط كوبيرنكس وفي نسخة لالالي من كتاب التذكرة للطوسي (كما وصفناها أعلاه تعليقاً على الشكل ٢) الموجودة نسخته الأصلية في مكتبة جامع السليمانية باسطنبول. لكن لم يثبت أحد من الباحثين بعد وجود صلة مباشرة بين كوبيرنكس وهذه المخطوطة، مما يترك المجال مفتوحاً للاكتشاف المتعدد لهذه الألة الفلكية.

#### هوامش وملاحظات الباب الرابع،

- (١) تم ذكر الرسالة كاملة عندما تحدثنا عن آثار الخواجة الطوسي العلمية.
- (٢) حاجي خليفة، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، ، ج١، ص٤٢ ـ ٤٢.
  - (٣) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص ٤٣.
    - (٤) الطهراني، آغا بزرك، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج ٤، ص ٢٩٩.
- (٥) علم الأحكام، الأحكام اسم متى أطلق في العقليات أريد به الأحوال الغيبية المستنجة من مقدمات معلومة هي الكواكب من جهة حركاتها ومكانها وزمانها وفي الشرعيات يطلق على الفروع الفقهية المستنبطة من الأصول الأربعة وسيأتي في علم الفقه. أما الأول فهو الاستدلال بالتشكلات الفلكية من أوضاعها وأوضاع الكواكب من المقابلة والمقارنة والتثليث والتسديس والتربيع على الحوادث الواقعة في عالم الكون والفساد في أحوال الجو والمعادن والنبات الحيوان، وموانية بالمنافع المقربة العلم بما سيكون لما أجرى الحق من وموضوعه الكواكب بقسمهها. ومباديه اختلاف الحركات والأنظار والقران وغايثه العلم بما سيكون لما أجرى الحق من العادة بذلك مع إمكان تخلفه عندنا كمانغ المفردات، ومما تشهد بصحته بنية بغداد فقد أحكمها الواضع والشمس في الأسد وعطارد في السنبلة والقمر في القوس فقضي الحق أن لا يعوت فيها ملك ولم يزل كذلك وهذا بحسب العموم. وأما بالخصوص فمتى علمت مولد شخص سهل عليك الحكم بكل ما يتم له من مرض وعلاج وكسب وغير ذلك كذل في تذكرة داود. ويمكن المائقشية في شاهده بعد الإممان في التواريخ لكن لا يلزم من الجرح بطلان دعواه. عن حاجي خليفة، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، . ج١٠ ص ٢٧.
- (٦) علم الاختيارات وهو من فروع علم النجوم فهو علم باحث عن أحكام كل وقت وزمان من الخير والشر وأوقات يجب الاحتراز فيها عن ابتداء الأمور واوقات يستعب فيها مباشرة الأمور وأوقات تكون مباشرة الأمور فيها بين بين. ثم كل وقت له نسبة خاصة ببعض الأمور بالخيرية وببعضها بالشرية وذلك بحسب كون الشمس في البروج والقمر في المنازل والأوضاع الواقعة بينهما من المقابلة والتربيع والتسديس وغير ذلك حتى يمكن بسبب ضبط هذه الأحوال اختيار وقت لكل أمر من الأمور التي تقصدها كالسفر والبناء وقطع الثوب إلى غير ذلك من الأمور ونفع هذا العلم بين لا يخفى على احد. وفيه كتب كثيرة منها كتاب بطليموس، وواليس المصري، وذؤوثيوس الإسكندراني، وكتاب أبي معشر البلخي وغير ذلك كثير. عن حاجي خليفة، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، . ج١، ص ٢٤- ٣٥.
  - (٧) صابيلي، آدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص ٩٨.
  - (٨) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص ٤٣. . دم، الماريخية الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص ٤٣. .
  - (١) صابيلي، آدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص ٦٩ وص ٩٠.
    - (١٠) صابيلي، آدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص٢٣٦-٢٣٧.
    - (١١) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص٤٠.
- (١٣) صابيلي، أدوين. المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص١٥٤، ١٥٥، نقلاً عن مخطوطة لكاتب مجهول عنوانها رسالة في آلات الرصد.
  - (١٣) الطهراني، آغا بزرك، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج ٤، ص٣٩٨.
- (1٤) النجم الشهير خلال عهد الحاكم بأمر الله الفاطمي، قام بأعمال الرصد وأنجز زيجاً باسم الحاكم بأمر الله فخُرف باسم الزيج الحاكمي وكان في أربع مجلدات، للتفصيل راجع : الطهراني، آغا بزرك، الذريعة إلى تصانيف الشيعة. ج ١٢. ص ٨٥.
  - (١٥) صابيلي، أدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص١٠٨، وص ٢٣٦ ـ٢٢٧.
    - (١٦) الطهراني، آغا بزرك، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج ٤، ص ٢٩٨.
    - (١٧) صابيلي، أدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص٢٢٦-٢٢٢.
- (١٨) القسطنطيني، مصطفى بن عبد الله (حاجي خليفة)، كشف الطنون عن أسامي الكتب والفنون. دار الكتب العلمية.
   بيروت، ١٩٩٢، ج ٢، ص ٩٦٧.
  - (١٩) صابيلي. آدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص١١٤\_١١٠، و ص ١٨١، وص ١٦٨ و ص٢٦٠\_٢٢٠.

- (٢٠) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص ٤٢.
- (٢١) صناييلي، آدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص ٢٧٨-٢٧٧، والأمين. حسن، المفول بين الوثنية والنصرائية والإسلام، ص ١٣٢ .
  - (٢٢) صابيلي، أدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص ٢٧٩- ٢٨١.
- (٣٢) الخواجة رشيد الدين فضل الله بن أبي الخير بن علي الهمداني، توفي سنة ٢١٨ هـ، كان وزيراً لآخر سلاطين الدولة الإيلخانية. سميد بن أبي الخير، أحد العلماء، صاحب تفسير الرشيدي الذي قرظه أكثر من مائتي عالم، وصاحب كتاب جامع التواريخ، بالفارسي عن تاريخ جنكيز خان وأولاده، للتفصيل راجع : الذريعة، ج٢. ص٢٩٩، وكشف الظنون. ج١٠ ص ٢٤٤.
  - (٢٤) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ٤٠.
  - (٢٥) مدرس رضوي، محمد تقى، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسى حياته وآثاره. ص٢٤-٤١.
- (٢١) مراغة : بالفتح، والغين المجمة : بلدة مشهورة عظيمة أعظم وأشهر بلاد أذربيجان. طولها ثلاث وسبعون درجة وثلث، وعرضها سبع وثلاثون درجة وثلث، قالوا : وكانت المراغة تدعى أفراز هروذ فعمكر مروان بن محمد بن مروان بن الحكم وهو وإلى أرمينية وأذربيجان منصرفه من غزو موقان وجيلان بالقرب منها وكان فيها سرجين كثير فكانت دوابه ودواب أصحابه تتمرغ فيها فجعلوا يقولون: إبنوا قرية المراغة، وهذه قرية المراغة، فعنف الناس القرية وقالوا: مراغة، وكان أهلها الجؤوها إلى مروان فابتناها وتألف وكلاؤه أهلها فكثروا فيها للتقرر وعمروها. ثم إنها قبضت مع مراغة، وكان أهلها الجؤوها إلى مروان فابتناها وتألف وكلاؤه أهلها فكثروا فيها للتقرر وعمروها. ثم إنها قبضت مع ما قبض من ضياع بني أمية صارت لبعض بنات الرشيد، وينسب إلى المراغة جماعة، ولم تزل قصبتها وبها أثار وعمائر ومدارس وخانكاهات حسنة، وقد كان فيها أدباء وشعراء ومحدثون وفقهاء. (الحموي، ياقوت معجم البلدان. دار إحياء التراث العربيد بيروت، دحت، ج ٥، ص ٩٣).
  - (٢٧) كوربان، هنري، تاريخ الفلسفة الإسلامية، ص ٢٠٤.
  - (٢٨) فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، ص ١٣ .
- (۲۹) القسطنطيني، مصطفى بن عبد الله (حاجي خليفة). كشف الظنون عن أسامي الكتب والقنون، دار الكتب العلمية. بيروت، ۱۹۹۲، ح ۲، ص ۹۹۷.
- (٢٠) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص٤٢. صا<u>يبا</u>ي. آدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص ٢٨٤ .
  - (٢١) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره. ص ٤٧ .
    - (٢٢) صابيلي، أدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص٢٨٨\_٢٨٥.
  - (٢٣) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ٤٨ .
  - (٣٤) صابيلي. آدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص ٢٨٦.
- (٢٥) صابيلي، أدوين، الراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص٢٥٥ وص٢٩٢٠٦٠، ومدرس رضوي، محمد تقي، الملامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص٤٤٠
- (٢٦) أبن الفوطي، تلخيص مجمع الآداب، ج٤، ص ٧١، نقلاً عن: مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ٢٢١، وصاليلي، آدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي. ص ٢٨٥.
  - (٣٧) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره. ص 11 .
  - (٣٨) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره. ص ٤٧.
    - (٢٩) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ١٠٤ـ١٠٢.
      - (٤٠) الأمين، محسن، أعيان الشيمة، ج٩، ص ٤١٧.
- (٤١) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمفول ونصير الدين الطوسي، ص ٥١. (٤٢) مدرس رضوي، محمد تقي، الملامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ٤٤، ومساييلي، آدوين، الراصد الفلكية في المالم الإسلامي، ص٢١٣. وفـرحـات، هاني نمـمـان، الخواجـة نصـيـر الدين الطوسي وآراؤه الفلسـفـيـة والكلامية، ص٤٤.٢٥.
- (٤٣) ابن حبيب الحلبي، درة الأسلاك في دولة الأتراك، مخطوطة، نسخة دار الكتب الوطنية بباريس، ورقة ١٦. نقلاً عن:

- فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، ص ٤٤.
- (£4) الأعسم، عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسي، ص ١٠١٠٠، ومدرس رضوي، محمد تقي. العلامة الخواجة تصير الدين الطوسى حياته وآثاره، ص ٤٦ .
  - (٤٥) صابيلي، أدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص ٢٩٦.
  - (٤٦) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمفول ونصير الدين الطوسي، ص ٤٨.
    - (٤٧) ابن كثير، البداية والنهاية، ج١٢، ص ٢٤٩.
  - (٤٨) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص ٥٠.
- (٤٩) عالم المعرفة، عدد ٢٦٠، ط٢، هَـف، أ، توبي، فجر العلم الحديث، الإسلامالصينالفرب، ص٢٠٣\_٢٠٠. الأعسم. عبدالأمير، الفيلسوف نصير الدين الطوسى، ص ٢٠٤٠١٠.
  - (٥٠) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسى حياته وآثاره، ص٢٩٧.
    - (٥١) صابيلي، أدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص ٢٠٣ ـ ٢٠٥.
- (٥٢) ذكرنا المدارس النظامية والدور الذي كان منشوداً منها، أما المدرسة المستنصيرية فهي من إنشاء الخليفة المستنصر. ابن كثير، البداية والنهاية، ج١٢، ص ١٥٨، شبر، خلفاء بني العباس أسقطوا بغداد ص ٣٣٣.
  - (٥٣) عالم المعرفة، عدد ٢٦٠، ط٢، هُـف، أ، توبي. فجر العلم الحديث، الإسلامـالصينـالغرب، ص١٧٣، وص ٢٠٢.
- (09) القسطنطيني، مصطفى بن عبد الله (حاجي خليفة). كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، دار الكتب العلمية. بيروت. ١٩٩٢. ج ٢. ص ٩٦٧.
  - (٥٥) فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، ص ٤٥.
    - (٥٦) عالم المعرفة، الكويت، تراث الإسلام، العدد ٢٣٤، ط٦، ج٢. ص ٢٢١.
- (٥٧) فهرس الكتب الفارسية، المكتبة الوطنية بباريس، ٥٣:٢، مدرس رضوي. محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسى حياته وآثاره، ص2٤- ٤٥.
  - (٥٨) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ٤٥.
- (٥٩) عالم المعرفة، عدد ٢٠٠، ط٢، هَـف، أ، توبي، فـجر العلم الحديث، الإسـلام ـ الصين ـ الغـرب، ص٢٠٠، وصـاييلي، أدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص٢١٧،
  - (٦٠) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وأثاره، ص٢٤- ٤٤.
    - (٦١) صابيلي، أدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص٤٢٩-٤٤٠.
      - (٦٢) صابيلي، أدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص ٨٦.
  - (٦٢) عالم المعرفة، عدد ٢٦٠، ط٢، هُـف، أ، توبي، فجر العلم الحديث، الإسلامـالصينـالغرب، ص ٦٧.
    - (٦٤) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ٢٦٣ .
    - (١٥) الم المعرفة، عدد ٢٦٠، ط٢، هَف، أ، توبى، فجر العلم الحديث، الإسلام الصيف الغرب، ص ٦٧.
      - (11) سالم يفوت، الفلسفة والعلم في العصر الكلاسيكي، ص ٩.
      - (٦٧) يفوت، سالم، نحن والعلم، دار الطليعة، بيروت، ط ١، ١٩٩٥.
      - (٦٨) عالم المعرفة، الكويت، تراث الإسلام، العدد ٢٣٤، ط٦، ج٢، ص ٢٤٦.
  - (١٩) عالم المعرفة، عدد ٢٦٠، ط٢، هَف، أ، توبي، فجر العلم الحديث، الإسلام الصين الغرب، ص ٧٠.
    - (۷۰) الغزالي، أبو حامد، المنقذ من الضلال ، ص ۱۰۰ـ ۱۰۲.
      - (۷۱) ابن كثير، البداية والنهاية، ج۱۲، ص ۱۵۸.
  - (٧٢) صابيلي، أدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص٢٧٧، وص ٢٨٣.
- (٧٣) ابن حبيب الحلبي، درة الأسلاك في دولة الأتراك، مخطوطة، نسخة دار الكتب الوطنية بباريس، ورفة ١٦، نقلاً عن: فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسى وأراؤه الفلسفية والكلامية، ص ٤٤.
  - (٧٤) الأمين، محسن، أعيان الشيعة، دار التعارف، بيروت، ط١٠ ١٤١٦هـ، ج ٩، ص ٤١٧.
    - (٧٥) صابيلي، أدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص ٣١٢.
      - ر ) (۷۱) المطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، ج٢، ص ٢٩٢.

- (٧٧) الأمين. محسن، أعيان الشيعة، ج٩. ص ٤١٨.
- (٧٨) فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، ص ٤٥٠.
- (٧٩) عالم المرفة، عدد ٢٦٠، ط٢. هُـف، أ. توبي، فجر العلم الحديث. الإسلام الصيف الغرب، ص ٩٠ ـ ٩١.
- (٨٠) الأمين. حسن، الإسماعيليون والمُغول ونصير الدين الطوسي. ص ٥٥. والوافي بالوفيات، مجلد ١، ص ١٨٦، نقلاً عن: فرحات، هاني نعمان، الخواجة نصير الدين الطوسي وأراؤه الفلسفية والكلامية. ص ٤١، وصابيلي، أدوين. المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص ٢٠٠.
- (٨١) عالم المرفة، عدد ٢٠٦، ط٢. مُـف، أ. توبي، فجر العلم الحديث، الإسلام ـ الصين ـ القرب، ص٢٠٣. وصابيلي. أدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي، ص ٢٩٩،
- (٨٢) ابن تيمية الحرائي (٧٢-٢٨٦١)، منهاج السنة النبوية. تع. د. محمد رشاد سالم، مؤسسة قبوطية. د. م. ط. ١. ١٦- ١٤هـ م. ط. ١. ١٠ ص. ١٤٠٥ في في المدان. وابن القيم الجوزية. إغاثة اللهضان مع ٢. ص. ١٦٧٠ نقلاً عن: فبرحات، هائي نعمان. الخواجة نصير الدين الطوسي وأراؤه الفلسفية والكلامية. ص.٣٠ والزرعي أبو عبد الله، محمد بن أبي بكر أيوب ( ١٩٠ ـ ١٥٧). الصواعق المرسلة على الجهمية والمعللة، تع. علي بن محمد الدخيل الله، دار العاصمة، الرياض السعودية. ط. ١٩٠٨، ٢٠ من ١٩٠٧ ـ ١٠ من ١٩٠٧ ـ ١٠٠٨.

والإشكالية الأساسية التي يثيرها هذا التيار من السلمين أن الخواجة الطوسي قد تصرف بالأوقاف في تشجيع دارسة الفلسفة على حساب علوم الدين، مثل علم الحديث لا بل جعل من يدرس علم الحديث أقل من ياخذ الأموال. وعلى ما أتصور أن السؤال ليس (لماذا جعل الخواجة الطوسي البدل المالي لمن يشتغل بعلم الحديث أقل من غيره؟)، بل السؤال الأصح هو (كيف استطاع الخواجة الطوسي أن يجعل هولاكو - الذي لم يكن يعنيه من أمر هذا الدين شيئاً يوافق على دفع المال لمن يشتغل بعلم الحديث؟). حيث إن المشروع الأساس لهولاكو هو إنشاء مرصد وليس مدرسة لنشر علوم الحديث والقرآن والفقه.

- (٨٢) صابيلي، أدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي. ص ٢٠١.
- (٨٤) صابيلي، أدوين، المراصد الفلكية في العالم الإسلامي. ص٤٠٠ ٤٠٤.
- (٨٥) عالم المعرفة، عدد ٢٦٠، ط٢، هُـَف، أ. توبي، فجر العلم الحديث، الإسلام ـ الصين ـ الغرب. ص ٩١ ـ ٩٢.
  - (٨٦) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمفول ونصير الدين الطوسي. ٢٨٦.
- (٨٧) مدرس رضوي، محمد تقي، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره. ص١٥١\_١٥١، وص١٩٣\_١٩٢.
  - (٨٨) مدرس رضوي. محمد تقي. العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره. ص١٩٧\_ ١٩٨٠.
    - (٨٩) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي. ص ١٤٩.
    - (٩٠) الأمين، حسن، الإسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، ص١٤٩ وص ١٥٨.
      - (٩١) مستدركات أعيان الشيعة، ج ١، ص ١٩٨.

# البابع الضامس

مقاربة لمشروع الخواجة الطوسي الفكري

### الضمييل الأول

# الرد على مشروع نقد الفلسفة

#### مشروع نقد الفلسفة:

يرتكز مشروع الخواجة الطوسي في إعادة إحياء الدرس الفلسفي على أساسين: الأول رد الإشكالات التي وجهّت للفلسفة، والثاني رد الاعتبار للفلاسفة وذلك على أثر اهتزاز مقبوليتهم الإشكالات التي وجهّت للفلسفة، والثاني رد الاعتبار للفلاسفة وذلك على أثر اهتزاز مقبوليتهم مهمة الانتقاد التي تعرضوا لها. كان الغزالي (وفاة ٥٠٥ هـ) الذي قد قام خلال توليه مهمة التدريس في مدرسة النظامية في بغداد، بالتأسيس لمشروع نقد الفلسفة في العالم الإسلامي حيث عمل على وضع كتاب (مقاصد الفلاسفة) كمقدمة لنقده للفلسفة الذي ساقه في كتابه (تهافت الفلاسفة)<sup>(١)</sup>، وقد عمل الغزالي على التشكيك بمذاهب الفلاسفة وآرائهم خاصة في الإلهيات. وكان منهجه في النقد هو الاعتماد على مبدأ تكافؤ الأدلة، حيث يعمد تحقيق المسألة التي يريد بحثها، ثم يعمل على أن يجد براهين وأدلة على إثبات النتائج وعلى نفيها في آن معاً، معتمداً المنهجية الفلسفية عينها، الأمر الذي يعني أن النتائج التي ذهب إليها الفلاسفة ليست حتمية ولا نهائية بل لا قيمة لها حيث إن هناك أدلة على نقيض النتائج التي وصلوا إليها(١٠).

سبق الغزالي الكثير من العلماء من الذين كانوا يُناهضون الفلسفة، إلا أنه ما كانت لأحدهم المقدرة العلمية التي كانت له، فاعتبر البعض أنه "أكبر متكلم في الإسلام، وهو الذي أسهم بأوفر نصيب في كفاح رجال أهل السنة ضد دراسة الفلسفة وفي يده سلاح من شهرته العظيمة ومنطقه الجلي الواضح (٢)، واعتبر البعض أنه "لو لم يظهر بعد الغزالي فلاسفة كالسهروردي والخواجة نصير الدين الطوسي لكان الغزالي يلف الفلسفة بستار الإهمال والنسيان والضياع (1)، حصر الغزالي في كتابه (تهافت الفلاسفة) نقده للفلاسفة بفيلسوفين: هما الفارابي (وفاة ٢٢٩ هـ) وابن سينا (وفاة ٢٤٨ هـ)، وقد استعمل سلطته ـ كفقيه وزعيم للمدارس النظامية في عصر السلاجقة ـ بالاستفادة من سلاح "التكفير" ضد الفلاسفة، واعتبر أنهم يخرجون من الإسلام إلى الكفر في ثلاث مسائل هي:

- "١ ـ مسألة قدم العالم، وقولهم إن الجواهر كلها قديمة.
- ٢ ـ إن الله تعالى لا يحيط علماً بالجزئيات الحادثة من الأشخاص.
  - ٢ ـ إنكارهم بعث الأجساد وحشرها" (°).

واستطاع بتقريره لهذه المسائل جعل الفلسفة في موقع الإدانة وكان ذلك أهم عائق في وجه إحياء الدرس الفلسفي على مستوى العالم الإسلامي، على الرغم من مشروع ابن رشد (وفاة هم) الذي ردً على (تهافت الفلاسفة) بكتاب له هو (تهافت التهافت) ولكن أثر الغزالي بقي فعالاً، ولا يخفى ما جرى على السهروردي المقتول، بسبب تفلسفه.

تابع مشروع الغزائي في الرد على الفلاسفة في القرن السادس الهجري ممثل آخر للمدرسة النظامية هو محمد بن عبد الكريم الشهرستاني ( $^{(1)}$ 0.840هـ) في كتاب له أسماه (مصارعة الفلاسفة) $^{(1)}$ 0. وهدف فيه إلى إبراز قيمته العلمية من خلال مصارعة (ابن سينا) حيث يذكر في مقدمة كتابه مصارعة الفلاسفة انه بعد تأليفه لكتاب (الملل والنحل) $^{(1)}$ 0. وما لقيه من قبول لدى أمير ترمذ رغم إنه \_ بحسب قوله \_ :

ما كان للمصنف فيه كثير تصرف، سوى استيعاب المقالات كلها، وحسن الترتيب، وجودة النقل. وإنما تسبر غرر العقل وتبين قيمة الرجل عن مناجزة الأقران، ومبارزة الشجعان. والاختبار يظهر خبيئة الأسرار، وبالامتحان يكرم الرجل أو يُهان.

قد وقع الاتفاق على أن المبرز في علوم الحكمة، وعلامة الدهر في الفلسفة، أبو علي الحسين بن عبد الله بن سينا، فلا يقفو فيها قاف وإن نقض السواد، ولا يلحقه لاحق وإن ركض الجواد، وأجمعوا على أن من وقف على مضمون كلامه، وعرف مكنون مرامه فقد فاز بالسهم المعلى، وبلغ المقصد الأقصى، بله [كذا] الاعتراض عليه رداً ورضاً، وتعقب كلامه إيطالاً ونقضاً. فإن ذلك باب ضربت دونه الأسداد، وقبضت عليه الحفظة والأرصاد.

فأردت أن أصارعه مصارعة الأبطال، وأنازله منازلة الرجال. فأخترت من كلامه في الهيات "الشفاء" و"النجام" و"الإشارات" و"التعليقات" أحسنه وأمنته وهو ما برهن عليه وحققه وبينه، وشرطت على نفشي ألا أفاوضه بغير صنعته ولا أعانده على لفظ توافقنا على معناه وحقيقته، فلا أكون متكلماً جدلياً أو معانداً سوفسطائياً" (^).

من خلال هذه المقدمة نرى أن وضع الفلسفة بعد الغزالي، أصبح مورد إبراز علم العالم يكون عبر تسويد "الردود" أو الملاحظات على فكر (ابن سينا) أو "مصارعته" على قول الشهرستاني، على ما في هذا القول من بعد عن الواقع العلمي.

أعقب هجوم الشهرستاني هجوماً تالياً من ممثل آخر للمدرسة الأشعرية هو الفخر الرازي

(316 ـ ٢٠ - ٦٩) الذي يمكن اعتباره متكلماً أكثر مما كان فيلسوفاً وكان متعصباً لرأيه ومشاكساً للفلاسفة، وكانت منهجيته العلمية تقوم أساساً على النقد والتشكيك والاعتراض، حتى أنه لقب بإمام المشككين. وفي هذا السياق قام بكتابة تعليقات على كتاب الإشارات والتنبيهات للشيخ الرئيس ابن سينا، وهو الكتاب الذي يعتبر أهم كتاب ألفه ابن سينا، حتى أن البعض كان يرى فيه أهم كتاب صنّف في الفلسفة الإسلامية، وهو الكتاب الذي صنّفه ابن سينا للخاصة من طلاب الفلسفة والصفوة من مريدي المعرفة، وقام "الفخر الرازي" في طيات تعليقاته على "الإشارات والتنبيهات" بإثارة إشكالات كثيرة في مقابل ما طرحه ابن سينا، حيث لم تخل صفحة من صفحات "الإشارات" من إشكالات، إلا فيما ندر. كما أنه لم يكتف بما قام مقدمته: "إني مخالف لمقتضى الكتاب في دقيقه وجليله، وجمله وتفاصيله، فإن جررت عليها مقدمته: "إني مخالف لمقتضى الكتاب في دقيقه وجليله، وجمله وتفاصيله، فإن جررت عليها الفخر الرازي ببساطة التعبير، وإحكام العبارة، وقوة المنى، مع موهبة خاصة في المناظرة والجدال، كان له أثرٌ بارزٌ في قبول آرائه التي نقد فيها الفلاسفة وخاصة ما أورده من إشكالات على ابن سينا، حتى ذكر البعض أن كتاب "الإشارات" لو خُلِّي لشرح الفخر الرازي و شغر الماذي و ألفرة المنية الشيخ الرئيس بشكل عام الشأن الرفيم (۱۰).

يمكن من هذا العرض العام أن نرى مشهد الدرس الفلسفي على مستوى العالم الإسلامي بعد قيام هذا المشروع الضخم المضاد للفلسفة الذي رعاه ثلاثة من مشاهير العلماء في العالم الإسلامي، ويمكننا بالتالي تحديد دور الخواجة الطوسي في مواجهة هذا المشروع بمشروع إعادة إحياء الدرس الفلسفي من خلال عدة خطوات كان لها الأثر البارز في عودة الدرس الفلسفي وإلى النهضة الفلسفية اللاحقة لعصر الخواجة الطوسي.

#### الرد على نقد الغزالي للفلسفة:

يمكننا دراسة مشروع الخواجة الطوسي في الرد على مشروع نقد الفلسفة من خلال معالجة المسائل الثلاث التي وضع الغزالي على أساسها الفلاسفة في دائرة التكفير. وكان إخراج الفلسفة من دائرة التكفير وصولاً إلى جعلها مقبولة لدى علماء المسلمين، كان يقضي بمعالجة هذه المسائل الثلاث وحلّ هذه المعضلة التي أسسها الغزالي أمام كل من يريد إحياء الدرس الفلسفي لدى العالم الإسلامي. ويعتبر الشرط الأهم في هذه المعالجة هو تحقيق هذه المسائل ضمن النظام الفكري الفلسفي ووفق مناهجه؛ حيث إن أي معالجة من خارج هذه

المنظومة سيكون نقداً آخر موجهاً للفلسفة وليس إحياءً لها. وقد عالج الخواجة الطوسي في أكثر من مؤلف المسائل الثلاث، وهو ما سنعرضه فيما يلى:

#### السألة الأولى: مسألة قدم العالم، وقول الفلاسفة إن الجواهر كلها قديمة

نفى الخواجة الطوسي قدم العالم في كتابه (تجريد الاعتقاد)، بناءً على أساس فلسفي وعالج المسألة بشكل مختصر كالآتي:

" الموجود إن أخذ غير مسبوق بالغير أو بالعدم فقديم. وإلا فعادت، والسبق ومقابلاه إما بالعلية، أو بالشرف، أو بالذات. والحصر بالعلية، أو بالشرف، أو بالذات. والحصر استقرائي، ومقوليته بالتشكيك. وتتحفظ الإضافة بين المضافين في أنواعه. وحيث وجد التفاوت امتنمت جنسيته. والتقدم دائماً بعارض: زماني أو مكاني أو غيرهما. فالقدم والحدوث الحقيقان لا يعتبر فيهما الزمان، وإلا فتسلسل، والحدوث الذاتي متحقق (١١).

ذكر الفلاسفة أن أقسام التقدم خمسة: الأول: التقدم بالعلية وهو كتقدم حركة الإصبع على حركة الخاتم، ولهذا فإنه لولا حركة اليد لم تحصل حركة الخاتم، فهذا الترتيب العقلي وهو ما ذكره الخواجة بعنوان "السبق بالعلية". الثاني: أن يكون المتقدم له حظ في التأثير في المتأخر ولا يكون هو كمال المؤثر وهو كتقدم الواحد على الاثنين، وهو ما ذكر بـ السبق الطبع ألا المثاث: التقدم بالزمن وهو أن يكون المتقدم موجوداً في زمان متقدم على زمان المتأخر كالأب والابن وهو السبق بالزمان". الرابع: التقدم بالرتبة وهي إما حسية كتقدم الإمام على المأموم، أو عقلية كتقدم الجنس على النوع. الخامس: التقدم بالشرف كتقدم العالم على المتعلم. ثم المتكلمون زادوا قسماً آخر للتقدم وسمّوه بالتقدم الذاتي وتمثلوا فيه بتقدم أمس على اليوم فإنه ليس تقدماً بالعلية، ولا بالطبع ولا بالزمان وإلا لاحتاج الزمان إلى زمان آخر وتسلسل، وظاهر أنه ليس بالرتبة ولا بالشرف فهو خارج عن هذه الأقسام، وهذا الحصر استقرائي لا برهاني والقسمة إنما تنحصر إذا ترددت بين النفي والإثبات (١٧).

وقد أكد الخواجة الطوسي أن التقدم دائماً بعارض زماني أو مكاني أو غيرهما، حيث إذا نظر إلى الماهية من حيث هي هي لم تكن متقدمة على غيرها، ولا متأخرة وإنما يعرض لها التقدم والتأخر باعتبار أمر خارج عنها، إما زماني كما في التقدم الزماني، أو مكاني كما في التقدم المكاني، أو مغاير كما في تقدم العلة على معلولها باعتبار التأثير والتأثر وكما في تقدم العالم على المتعلم باعتبار الشرف وغير ذلك من أصناف التقدمات.

وقد خرج من هذه المقدمات ليقول: إن القدم والحدوث الحقيقيين لا يعتبر فيهما الزمان وإلا تسلسل، حيث إن القدم والحدوث الحقيقيين وهو ما فسرهما بأنه لا يسبقه الغير والمحدث هو السبوق بالغير، وهما بهذا الاعتبار لا يفتقران إلى الزمان لأن الزمان إن كان قديماً أو حادثاً بهذا المعنى افتقر إلى زمان آخر وتسلسل. ثم ذكر الخواجة الطوسي أن المحدوث الذاتي هو متحقق، وهو الحدوث الذي يكون الوجود فيه متأخراً عن العدم بالذات، وبيانه أن المكن يستحق من ذاته عدم استحقاق الوجود والعدم، ويستحق من غير استحقاق أحدهما وما بالذات أسبق مما بالغير فاللااستحقاقية ـ أعني التآخر الذاتي ـ متقدمة على الاستحقاقية وذلك هو معنى الحدوث الذاتي (أكد اتصاف العالم بالحدوث في (الفصول النصيرية) بقوله:

قد ثبت أن وجود المكن من غيره، فحال إيجاده لا يكون موجوداً، لاستحالة إيجاد الموجود، فيكون معدوماً، فوجود الممكن مسبوق بعدمه، وهذا الوجود يُسمى حدوثاً والموجود مُحدثاً. فكل ما سوى الواجب من الموجودات مُحدث (١١٠).

وهناك اختلاف بين معالجتي الخواجة الطوسي وابن رشد لهذه المسألة، حيث نرى الطوسي يثبت من خلال لوازم الأدلة التي أثبتها الفلاسفة، حدوث العالم، وبالتالي أحقية أحد الرأيين. أما ابن رشد فإنه يحاول من خلال تحليل وتحرير موضوع النزاع، جعل الخلاف بين المتكلمين والحكماء يعود إلى اللفظ وليس إلى الحقيقة، فلم يتبن أي رأي من الرأيين، حيث يقول:

"وأما مسألة قدِّم العالم أو حدوثه، فإن الاختلاف فيها عندي بين المتكلمين من الأشعرية والحكماء المتقدمين يكاد أن يكون راجعاً للاختلاف في التسمية، .....، وذلك أنهم اتفقوا على أن ههنا ثلاثة أصناف من الموجودات: طرفين وواسطة بين الطرفين، فاتفقوا في تسمية الطرفين واختلفوا في الواسطة.

فأما الطرف الواحد فهو موجود وُجد من شيء، أعني عن سبب فاعل ومن مادة، والزمان متقدم عليه، أعني على وجوده...، وهذا الصنف من الموجودات اتفق الجميع من القدماء و الأشعريين على تسميتها محدثة، وأما الطرف المقابل لهذا، فهو موجود لم يكن من شيء، ولا عن شيء، ولا تقدمه زمان، وهذا أيضاً اتفق الجميع من الفرقتين على تسميته "قديماً...، وأما الصنف من الموجود بين هذين الطرفين، فهو موجود لم يكن من شيء، ولا تقدمه زمان، ولكنه موجود عن شيء، أعني عن فاعل، وهذا هو العالم بأسره.

... المتكلمين يسلّمون أن الزمان غير منقدم عليه، أو يلزمهم ذلك...، وهم أيضاً متفقون مع القدماء على أن الزمان المستقبل غير متناه، وكذلك الوجود المستقبل، وإنما يختلفون في القدماء على أن الزمان المضي والوجود الماضي: فالمتكلمون يرون أنه متناه، وهذا هو مذهب أفلاطون وشيعته. وأرسطو وفرقته يرون أنه غير متناه كالحال في المستقبل.

فهذا الوجود الآخر الأمر فيه بيّن أنه قد أخذ شبهاً من الوجود الكائن الحقيقي ومن الوجود الكائن الحقيقي ومن الوجود القديم، فمن غلب عليه ما فيه من شبه القديم على ما فيه من شبه المحدث سماء "قديماً". ومن غلب عليه ما فيه من شبه المحدث، سماء "محدثاً". (١٥).

#### السألة الثانية؛ إن الله تعالى لا يحيط علماً بالجزئيات الحادثة من الأشخاص.

رد الخواجة الطوسي هذه المسألة وأكد أن الواجب سبحانه وتعالى لا يعزب عن علمه مثقال ذرة، حيث ذكر رأيه هذا في شرحه على الإشارات، على الرغم من أنه قد تعهد في مقدمة شرحه على الإشارات أن يكون موضحاً لقصد الشيخ الرئيس وليس ناقداً، ولكنه خالف ذلك في هذه المسألة في النمط السابع من كتاب الإشارات عند شرحه قول الشيخ: "إشارة: إدراك الأول للأشياء من ذاته في ذاته..."، فقد أوضح بداية عبارات الشيخ الرئيس ثم أورد على ما أورده الشيخ الرئيس، بعدها ذكر ما يلى:

"ولولا أني اشترطت على نفسي في صدر هذه المقالات أن لا أتعرض لذكر ما أعتمده فيما أجده مخالفاً لما أعتقده، لبينت وجه التقصي من هذه المضايق وغيرها، بياناً شافياً، ولكن الشـرط أملك، ومع ذلك لا أجد من نفسي رخصة أن لا أشير في هذا الموضع إلى شيء من ذلك أصلاً، فأشير إليه إشارة خفيفة، بلوح الحق منها لمن هو ميسر لذلك (١٦).

بعدها يستدل باستدلال طويل للوصول إلى نتيجة مفادها أن المعلولات الذاتية للعاقل الفاعل لذاته، حاصلة له من غير أن تحل فيه. فهو عاقل إياها، من غير أن تكون هي حالة فيه . ومن ذلك يصل إلى نتيجة، أن الأول الواجب يعقل الوجود على ما هو عليه ولا يعزب عن علمه مثقال ذرة من غير لزوم محال من المحالات المذكورة. فهذا أصل إن حققته وبسطته انكشف لك كيفية إحاطته تعالى بجميع الأشياء الكلية والجزئية إن شاء الله تعالى. وذلك فضل الله بؤتيه من شاء "(۱۷).

وأكد على نقض شبهة الفلاسفة في الفصول النصيرية، ـ بعد أن استدل على علم الباري من خلال استناد الفعل إلى الداعى ـ، تحت عنوان نقض وجواب شبهة:

قالت الفالاسفة: البارئ تعالى لا يعلم الجزئي الزماني، وإلا لزم كونه تعالى محالاً للحوادث: لأن العلم هو حصول صورة مساوية للمعلوم في العالم. فلو فرض علمه بالجزئي الزماني على وجه يتغير، ثم تغير، فإن بقيت الصورة كما كانت كان جهلاً، وإلا كانت ذاته محلاً للصور المتغيرة بحسب تغير الجزئيات.

وهذا الكلام يناقض قولهم: "إن العلم بالعلة يوجب العلم بالمعلول"، و"إن ذات البارئ تعالى علة لجميم المكنات"، و"إنه تعالى يعلم ذاته". والعجب أنهم مع دعواهم الذكاء، كيف غفلوا عن

هذا التناقض؟١. فهم بين أمور خمسة: إما أن يُثبتوا للجزئيات الزمانية علة لا تنتهي في السلسلة الأولى إلى الملة الأولى، أو لم يجعلوا العلم بالعلة موجباً للعلم بالمعلول، أو اعترفوا بالعجز عن إثبات عالميته تعالى، أو لم يجعلوا العلم حصول صورة مساوية للمعلوم في العالم، أو جوزوا كونه تعالى محلاً للحوادث.

والجواب عن الشبهة: إن ما ذكروه إنما يلزم على تقدير كون علمه تعالى زائداً على ذاته، وأما إذا كان عين ذاته، ويتغاير بتغاير الاعتبار فلا يلزم تغير علمه تعالى: لأنا نعلم ضرورة أن من علم متغيراً لم يلزم من تغيره تغير ذاته (۱۸).

وضمن مراسلات صدر الدين القونوي مع الخواجة الطوسي. يورد القونوي القاعدة التي قال بها الفلاسفة وهي: أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد". ثم يورد الإشكالات التي وقعوا بها جراء التزامهم بهذه القاعدة، حيث يذكر:

المسألة الرابعة: الواحد لا يصدر عنه إلا واحد. هذه المسألة بتفرع عليها من أمهات المسألة سنائل شتى، كمسألة العقول وعلة ترتيبها، وعلة صدور الكثرة من العقل الأول المشهود المسائل مسائل شتى، كمسألة العقول وعلة ترتيبها، وعلة صدور الكثرة من العقل الأول المشهود له بالوحدة ... ومسألة تعلق علم الحق بالمعلومات على النحو الكلي من جهة اللوازم، ونفي تعلقه بالجزئيات استبعاداً لعدم معرفة كيفية ارتباط الواحد بالكثير على وجه غير قادح في وحدة الواحد، وقياساً منهم أيضاً الغائب على الشاهد، هذا مع أنه لا برهان لهم على شيء من ذلك ... -(١٠).

ويقوم الخواجة الطوسي في إطار الإجابة على رسالة القونوي بالرد على الإشكالات التي أثارها على القاعدة التي قال بها الفلاسفة ويقوم بشرح وجهة نظرهم، ثم يصل إلى موضوع علم الباري عز وجل فيقول:

اما نفي تأثير الحق في الموجودات ونفي تعلقه بالجزئيات، فعما أحال عليهم من لم يفهم كلامهم. وكيف ينفون تعلقه كلامهم. وكيف ينفون تعلقه كلامهم. وكيف ينفون تأثيره في الموجودات بعد أن جعلوه مبدأ لها؟ وكيف ينفون تعلقه بالجزئيات، وهي صادرة عنه، وهو عاقل لذاته عندهم؟ ومذهبهم أن العلم بالعلة يوجب العلم بالمعلول: بل لمّا نفوا عنه الكون في المكان، جعلوا نسبة جميع الأماكن إليه نسبة واحدة متساوية. ولمّا نفوا عنه الكون في الزمان جعلوا نسبة جميع الأزمنة ـ ماضيها ومستقبلها وحالها ـ إليه نسبة واحدة فقالوا: كما يكون العالم بالأمكنة إذا لم يكن مكانياً، يكون عالماً بأن زيداً في أي جهة من جهات عمرو، وكيف تكون الإشارة منه إليه وكم بينهما من المسافة، وكذلك في جميع ذرات العالم ولا يجعل نسبة شيء منها إلى نفسه لكونه غير مكاني، كذلك العالم في جميع ذرات العالم ولا يجعل نسبة شيء منها إلى نفسه لكونه غير مكاني، كذلك العالم وكارة منه إلى زمان يُولد وعمرو في أي زمان، وكم

يكون بينهما من المدة، وكذلك في جميع الحوادث المرتبطة بالأزمنة، ولا يجعل نسبة شيء منها الى زمان يكون حاضراً له، فلا يقول: هذا مضى، وهذا ما حصل بعد، وهذا موجود الآن، بل يكون جميع ما في الأزمنة حاضراً عنده متساوي النسبة إليه مع علمه بنسب البعض إلى البعض وتقدم البعض على البعض. وإذا تقرر هذا عندهم وحكموا به، ولم يسع هذا الحكم أوهام المتوغّلين في المكان والزمان، حكم بعضهم بكونه مكانياً ويشيرون إلى مكان يختص به، وبعضهم بكونه زمانياً، ويقولون: هذا فاته، وإن ذلك لم يحصل له بعد، وينسبون من ينفي ذلك عنه إلى القول بنفي العلم بالجزئيات الزمانية، وليس كذلك، وأما قياس الغائب على الشاهد، فهو بمن يقول: إنه تعالى مكاني أو زماني كبعض مخلوقاته (٢٠٠).

أما في (تجريد الاعتقاد) فلم يبسط الكلام بهذا الشكل بل إنه ذكره بشكل مكثف على ما هو منهجه في تجريد الاعتقاد، وأثبت أنه تعالى عالم عندما بحث في الصفات الإلهية فذكر قائلاً:

"والإحكام والتجرّد، واستناد كل شيء إليه دلائل العلم، والأخير عام، والتغاير اعتباري. ولا يستدعي العلم صوراً مغايرة للمعلومات عنده، لأن نسبة الحصول إليه أشد من نسبة الصور المعقولة لنا . وتغير الإضافات ممكن" (٢٦).

وقد استدل الخواجة الطوسي على كونه تعالى عالماً بوجوه ثلاثة: الأول منها للمتكلمين والأخيرين للحكماء، فالوجه الأول: أنه تعالى فعل الأفعال المحكمة وكل من كان كذلك فهو عالم. أما الوجه الثاني: فإنه تعالى مجرد وكل مجرد عالم بذاته وبغيره، أما الصغرى فإنها ظاهرة من الاستدلال بأنه تعالى ليس بجسم ولا جسمانياً، وأما الكبرى فلأن المجرد فإن ذاته حاصلة لذاته لا لغيره، وكل مجرد حصل له مجرد فإنه عاقل لذلك المجرد. أما الوجه الثالث: أن كل موجود سواه ممكن وكل ممكن فإنه مستند إلى الواجب، إما ابتداء أو بوسائط، والعلم بالعلول والله تعالى عالم بذاته فهو عالم بغيره، واعتبر أن الوجه الثالث يدل على عمومية علمه بكل معلوم حيث إنه أطلق هذا العلم ولم يخصص إن كان المكن جزئياً أو كلياً، سواء كان الموجود قائماً بذاته أو عرضاً قائماً بغيره، سواء كان موجوداً في الأعيان أو متعقلاً في الأذهان، لأن وجود الصورة في الذهن من المكنات أيضاً فيستند إليه.

ولما فرغ من الاستدلال على كونه تعالى عالماً بكل معلوم شرع في الجواب على الاعتراضات الواردة عن المخالفين وابتدأ باعتراض عن نفي علمه تعالى بذاته، ولم يذكر الاعتراض صريحاً بل أجاب عنه وحذفه للعلم به. وتقرير الاعتراض أن نقول: العلم إضافة بين العالم والمعلوم أو مستلزم للإضافة، وعلى كلا التقديرين فلا بد من المغايرة بين العالم والمعلوم ولا مغايرة في

علمه بذاته. وأجاب على ذلك بأن المغايرة قد تكون بالذات وقد تكون بنوع من الاعتبار، و هاهنا ذاته تعالى من حيث إنها عالمة مغايرة لها من حيث إنها معلومة وذلك كاف في تعلق العلم.

ثم أجاب عن اعتراض آخر أورده الذين نفوا علم الله تعالى بالماهيات المغايرة له، وتقرير الاعتراض أن العلم صورة مساوية للمعلوم في العالم، فلو كان الله تعالى عالماً بغيره من الماهيات لزم حصول صورة تلك المعلومات في ذاته تعالى وذلك يستلزم تكثره تعالى وكونه قابلاً وفاعلاً ومحلاً لآثاره، وأنه تعالى لا يوجد شيئاً مما يباين ذاته بل بتوسط الأمور الحالة فيه وكل ذلك باطل. وتقرير الجواب أن العلم لا يستدعي صوراً مغايرة للمعلومات عنده تعالى لأن العلم هو الحصول عند المجرد على ما تقدم، ولا ريب في أن الأشياء كلها حاصلة له لأنه موجدها والمؤثر فيها، وحصول الأثر للمؤثر أشد من حصول المقبول لقابله مع أن الثاني لا يستدعي حصول صورة مغايرة لذات الحاصل، فإننا إذا عقلنا ذواتنا لم نفتقر إلى صورة مغايرة لذات الحاصل، فإننا إذا عقلنا فإننا ندرك تلك الصورة الحاصلة في الذهن بذاتها لا باعتبار صورة أخرى وإلا لزم تضاعف الصور مع أن تلك الصورة حاصلة لذاتنا لا بانفرادها بل بمشاركة من المعقولات. فحصول العلم بالموجودات لواجب حاصلة لدائي تحصل له الأشياء من ذاته بانفراده من غير افتقار إلى صور لها أولى.

وعالج إشكال الحكماء القائلين الذين نفوا علمه تعالى بالجرزئيات الزمانية، وتقرير الاعتراض أن العلم يجب تغيره عند تغير المعلوم وإلا لانتفت المطابقة، لكن الجرزئيات الزمانية متغيرة فلو كانت معلومة لله تعالى لزم تغير علمه تعالى، والتغير في علم الله تعالى محال: فأجاب: إن التغير هنا إنما هو في الإضافات لا في الذات ولا في الصفات الحقيقية كالقدرة التي تتغير نسبتها وإضافتها إلى المقدور عند عدمه وإن لم تتغير في نفسها، وتغير الإضافات جائز لأنها أمور اعتبارية لا تحقق لها في الخارج(٣٠٠).

وتختلف معالجة ابن رشد لهذه المسألة عن معالجة الخواجة الطوسي، فهو يعتبر أن من نتقد الفلاسفة لم يفهم عليهم لاختلاف المصطلح والمدلول بين الطرفين، وذلك كالآتى:

"نرى ابا حامد [الفزالي] قد غلّط على الحكماء المشائين فيما نسب إليهم من أنهم يقولون إنه تقدّس وتمالى لا يعلم الجزئيات أصلاً؛ بل يرون أنه تمالى يعلمها بعلم غير مجانس لعلمنا بها، وذلك أن علمنا بها معلول للمعلوم به، فهو محدث بحدوثه ومتفير بتغيره، وعلم الله سبحانه وتمالى بالوجود على مقابل هذا، فإنه علّة للمعلوم الذي هو الموجود . فمن شبّه العلمين أحدهما بالآخر فقد جعل ذوات المتقابلات وخواصّها واحداً، وذلك غاية الجهل.

فاسم العلم إذا قيل على العلم المحدث والقديم فهو مقول باشتراك الاسم المحض، كما يقال كثير من الأسماء على المتقابلات، مثل الجلل المقول على العظيم والصغير، والصريم المقول على العظيم والصغير، والصريم المقول على الضوء والظلمة، ولهذا ليس ههنا حد يشتمل عليه العلمان جميعاً كما توهمه المتكلمون من أهل زماننا (٣٣).

#### المسألة الثالثة؛ إنكارهم بعث الأجساد وحشرها.

اختلف الفلاسفة والمتكلمون في المعاد الجسماني، فذهب البعض إلى نفي المعاد الجسماني، وأطبق المتكلمون كافة على ضرورته، أكد الخواجة الطوسي عقيدة المعاد الجسماني ورد على من ينفيها، فهو يذكر المسألة في (تجريد الاعتقاد) على الشكل التالى:

وجوب إيضاء الوعد والحكمة تقتضي وجود البعث، والضرورة قاضية بثبوت الجسماني من النبي صلى الله عليه وقائمة وآله مع إمكانه، ولا يجب إعادة فواضل المكلف، وعدم انخراق الأفلاك، وحصول الجنة فوقها، ودوام الحياة والاحتراق، وتوليد البدن من غير التوالد. وتناهي القوى الجسمانية، استبعادات (٢٤).

أشار بقوله المتقدم على استدلاله بوجوب المعاد مطلقاً بوجهين: الأول، أن الله تعالى وعد بالشواب وتوعّد بالعقاب مع مشاهدة الموت للمكلّفين، فوجب القول بعودهم ليحصل الوفاء بوعده ووعيده. والثاني، أن الله تعالى قد كلّف وفعل الألم وذلك يستلزم الثواب والعوض وإلا لكان ظالماً تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً، والسبب اتصافه بالحكمة ولا ريب أن الثواب والعوض إنما يصلان إلى المكلف في الآخرة لانتفائهما في الدنيا. واستدل على ثبوت المعاد الجسماني بأنه معلوم بالضرورة من دين محمد صلى الله عليه وآله وسلم، وهو ممكن عقلاً بالضرورة لأن المراد من الإعادة هو جمع الأجزاء المتفرقة.

ثم شرع بالرد على الإشكالات الواردة، حيث إن الفلاسفة كانوا قد أثاروا إشكالاً بأن الإنسان لو أكل آخر أو تغذى بأجزائه؛ فإن أعيدت أجزاء الغذاء إلى الأول عُدم الثاني؛ فإن أعيدت إلى الثاني عُدم الأول؛ وأجاب الخواجة الطوسي على هذا الإشكال بقوله؛ إن الواجب في المعاد هو إعادة الأجزاء الأصلية للمكلف، وهو أمر يستجيب للاختلاف في هذه المسألة حيث اعتبر البعض أن المكلف هو النفس المجردة؛ في حين اعتبر البعض الآخر أن المكلف هو أجزاء أصلية لا يتطرق إليها الزيادة والنقصان؛ لذا غض الخواجة الطوسي النظر عن هذا الاختلاف وذكر أن الواجب هو إعادة تلك الأجزاء الأصلية بغض النظر عن ماهيتها ولا تجب إعادة الفواضل مما يُخرج الإشكال الوارد عن إشكاليته (67).

وقد احتجوا على امتناع المعاد الجسماني بوجوه أخرى وهي أن السمع قد دلّ على انتثار

الكواكب وإنخراق الأفلاك وذلك محال - بناءً على النتائج الفلكية في ذلك المصر-، والثاني أن حصول الجنة فوق الأفلاك كما ذهب إليه المسلمون يقتضي عدم الكروية - وهو أمر محال بناءً على ما اعتقده الفلاسفة الطبيعيون في ذلك المصر-، والثالث أن بقاء الحياة مع دوام الاحتراق في النار محال، والرابع أن تولّد الأشخاص وقت الإعادة من غير توالد الأبوين باطل، والخامس أن القوى الجسمانية متناهية والقول بدوام نعيم أهل الجنة قول بعدم التناهي، وأجاب الخواجة الطوسي عن جميع هذه الإشكالات بأنها كلها استبعادات وليست أدلة نافية، أو مناقضة لأصل البعث الجسماني (٢٦).

أما في (الفصول النصيرية) فقد ساق الاستدلال بطريقة أخرى حيث استبعد أولاً امتناع إعادة الجسد، ثم استند من خلال صدق الأنبياء على أحقية حشر الأجساد بقوله:

مقدمة: جمع أجزاء بدن الميت وتاليفها مثل ما كان، وإعادة روحه المدبرة إليه يُسمى حشر الأجساد، وهو ممكن والله تمالى قادر على كل الممكنات وعالم بها، والجسم قابل للتأليف فيكون قادراً عليه.

أصل: الأنبياء بأسرهم أخبروا بحشر الأجساد، وهو موافق للمصلحة الكلية، فيكون حقاً، لمصمتهم، والجنة والنار المحسوستان كما وعدوا بهما حق أيضاً؛ ليستوفي المكلفون حقوقهم من الثواب والعقاب" (٣٧).

عالج ابن رشد مسألة المعاد وفق منهجيته الخاصة، حيث اعتبر بداية أن هناك قدراً متسالاً عليه في تأويل بعض الآيات وقام المتكلمون بهذا التأويل في هذه الموارد، ثم بعث موضوع خطأ العلماء في مثل هذه المسائل "العويصة"، فاعتبرهم إما "مصيبين مأجورين" وإما "مخطئين معنورين"؛ حيث إن التصديق بالشيء من قبل الدليل القائم في النفس هو شيء اضطراري لا اختياري، لذا كان المصدق بالخطأ من قبل شبهة عرضت له إذا كان من أهل اضطراري لا اختياري، لذا كان المصدق بالخطأ من قبل شبهة عرضت له إذا كان من أهل أو العملية". وهناك خطأ "ليس يُعذر فيه أحد من الناس"، و بحال وقع في "مبادئ الشريعة" فهو كفر"، وإن وقع في مبادئ الشريعة "فهو كفر"، وإن وقع في مبادئ الشريعة الأشياء التي تؤدي جميع المناهج والطرق إلى معرفتها، وبالتالي فإن معرفتها ممكنة للجميع، الأشياء التي تؤدي جميع المناهج والطرق إلى معرفتها، وبالتبوات، وبالسعادة الأخروية، وبالشقاء الأخروي". ونتيجة لهذه المقدمات اعتبر أن هناك ظاهراً من الشرع لا يجوز تأويله وهو المتعلق المبادئ، وهناك ظاهر من الشرع "يجب" تأويله على "أهل البرهان"، حيث إن حملهم إباه على المبادئ، حيث أن حملهم إباه على المهاد، كفر في حقهم أو بدعة"، طاهر كفر، أما تأويل غير "أهل البرهان" له وإخراجه عن ظاهره كفر في حقهم أو بدعة"،

مثل آية الاستواء وحديث النزول<sup>(٢٨</sup>). وهناك صنف ثالث من الشرع متردد بين هذين الصنفين يقع فيه شك، فيُلحقه قوم ممن يتعاطى النظر بالظاهر الذي لا يجوز تأويله، ويُلحقه آخرون بالباطن الذي لا يجوز حمله إلى الظاهر للعلماء وذلك "لعواصة هذا الصنف واشتباهه"، والمخطئ من العلماء في هذا فهو معذور، واعتبر أن أحوال المعاد من الصنف الأخير<sup>(٢١</sup>)، فقال:

أن هذه المسالة [ما جاء في صفات المعاد واحواله]، فيها بين انها من الصنف المختلف فيه بين انها من الصنف المختلف فيه . وذلك إنّا نرى قوماً ينسبون أنفسهم إلى البرهان يقولون: إن الواجب حملها على ظاهرها . إذ كان ليس ههنا برهان يؤدي إلى استحالة الظاهر فيها . وهذه طريقة الأشعرية ، وقوم آخرون أيضاً ممن يتعاطى البرهان ، يتأولونها . وهؤلاء يختلفون في تأويلها اختلافاً كثيراً . وفي هذا الصنف أبو حامد [الغزالي] معدود وكثير من المتصوفة . ومنهم من يجمع فيها التأويلين، كما يفعل ذلك أبو حامد [الغزالي] في بعض كتبه .

ويشبه أن يكون المخطئ في هذه المسألة من العلماء معذوراً والصيب مشكوراً أو مأجوراً، و وذلك إذا اعترف بالوجود وتأول فيها نحواً من أنحاء التأويل، أعني في صفة المعاد لا في وجوده، إذا كان التأويل لا يؤدي إلى نفي الوجود. وإنما كان جعد الوجود في هذه كفراً لأنه في أصل من أصول الشريعة (٣٠٠).

#### خلاصة ونتيجة،

هناك مشروعان قاما رداً على مشروع نقد الفلسفة: الأول مشروع ابن رشد، والثاني مشروع الخواجة الطوسي. كل منهما عالج المسائل الثلاث التي كفّر الغزالي على أساسها الفلاسفة، وقد تفاوت المنهج المتبع لديهما في الرد على آراء الغزالي. فكان ابن رشد يسعى الإبطال قول الغزالي بكفر الفلاسفة، جراء تبنيهم بعض الآراء المخالفة لآراء المتكلمين، عبر جعلهم موافقين المقصود الشرع. وأسس لطريقة يمكن الجمع فيها بين الشريعة والحكمة من خلال التمييز بين ثلاثة أنواع من المنقول؛ الأول: وهو الممنوع تأويله، والثاني: ما يجب تأويله والثالث: المختلف فيه، ومن خلال هذا التقسيم اعتبر أن الخلاف بين الحكماء والمتكلمين هو في تأويل النوع الثالث الذي لا يكفر من أوله أو لم يؤوله، على أن ذلك مبني على تأسيس يميز في أمناف هم: الخطابيون وهم الجمهور الغالب، والجدليون، والبرهانيون وهم أهل التأويل أصناف هم: الخطابيون وهم الجمهور الغالب، والجدليون، والبرهانيون وهم أهل التأويل اليوماني واعتبر أنه لا ينبغي أن يُصرح بالتأويل الأهل الجدل فضلاً عن الجمهور أ، وإذا صُرّح بالتأويل البرهاني إلى الصنفين الأخيرين، ـ ونتيجة لبعد هذا التأويل عن المارف المشتركة -،

أفضى ذلك بالمصرح له والمصرّح إلى الكفر". والسبب أن التأويل هو إبطال الظاهر وإثبات المؤول، فإذا بطل الظاهر عند من هو من أهل الظاهر ولم يثبت المؤول عنده؛ أدّاه إلى الكفر، وأما المصرّح بهذه التأويلات لغير أهلها "فكافر، لمكان دُعائه الناس إلى الكفر"، وهو ضد دعوى الشارع. وهو بهذا كان يرد على فكرة التكفير التي قال بها الغزالي نفسها، ولم يعالج المسائل الثلاث نفسها، بل اعتبر أن هناك حدوداً يجب أن تتجاوزها نتائج الحكمة، وهناك حدوداً يجب عند أحقية رأى من الآراء.

أما الخواجة الطوسي فعالج نفس المسائل وفق المنهج الفلسفي وبالتالي ألغى الأسس التي قام عليها مشروع الغزالي، وأسس لكون المسائل والمعطى الشرعي جزءاً من الحكمة، في رسالته في تقسيم الحكمة التي أسلفنا ذكرها في الباب الثالث، حيث جعل من ضروع العلم الإلهي: "وفروعه قسمان: الأول، البحث عن كيفية الوحي... الثاني، علم المعاد الروحاني، وأن الجسماني لا يستقل العقل بإدراكه وتحقيقه، وبسطت الشريعة الحقة المصطفوية ذلك، وأما العقل فقد أثبت سعادة وشقاوة للنفوس البشرية بعد مفارقتها البدن". وهو من خلال تبني نتائج المنقول في مسائل: حدوث العالم، واتساع علم البارئ عز وجل للجزئيات، وحشر الأجساد، ومن خلال قيامه بالرد على آراء الفلاسفة من ضمن النظام الفلسفي، جعل المنهج الفلسفي من دائرة الاتهام والتكفير، وجعل النتائج منفصلة عن المنهج، وبهذا الفصل بين المنهج والنتيجة، كان يؤكد مشروعية وصوابية الاستفادة من هذا المنهج، وبهذا النصل بين المنهج والنتيجة، كان يؤكد الغزالي، الذي أبطل المنهج الفلسفي من خلال النتائج التي وصل إليها.

كان قيام الخواجة الطوسي بمعالجة المسائل الثلاث السالفة، الخطوة الأولى في مشروع إحياء الدرس الفلسفي. لكن بوجود نقد كل من الشهرستاني في "مصارعة الفلاسفة"، والفخر الرازي في تعليقاته على "الإشارات والتنبيهات"، لا يمكن اعتبارها خطوة كافية. كون الإشكالات التفصيلية المثارة في كتب من نقد الفلسفة لا زالت قائمة. لذا كان لا بد له من القيام بالخطوة الثانية التي لا تقل أهمية عن الخطوة الأولى وهي الرد على نقد الفلاسفة. خاصة النقد الموجّة لفلسفة ابن سينا بوصفه المثل الأبرز للفلسفة على ما ذكر الناقدون كما أسلفنا.

#### الخواجة الطوسي والرد على نقد الفلاسفة:

قام الخواجة الطوسي بكتابة رد موسع على كتاب الشهرستاني مصارعة الفلاسفة

وأسماه مصارع المُصارع وحدد في المقدمة أسباب اطلاعه على كتاب الشهرستاني، ثم يذكر غايته من تأليفه والأسباب الداعية إليه، ثم يذكر منهجه في النقد، ولم يغب عنه في بداية الكتاب من تسخيف ما ادعاه الشهرستاني من قدرته على مصارعة الشيخ الرئيس، وأشار الخواجة الطوسي إلى أنه قام بنقل (مصارعة الفلاسفة) كاملاً في كتابه حتى لا يضطر المُراجع للعودة إلى الكتاب الأصل وكان نصه في المقدمة على الشكل التالى:

فإني لشغفي بالعلوم العقلية، والمعارف اليقينية، كنت أوقات فراغي أنظر في كتب علمائها، وأقتضي كلام الناظرين فيها، مقتبساً من نتائج خواطرهم ومستفيداً من أبكار أفكارهم، لأميز بين حقها وباطلها، وأقف على سمينها وغثها فأظفر منها على ما تطمئن منه النفس ويسكن إليه القلب.

فعثرت في أثناء تطلعي على كتاب يعرف بـ المصارعات الشيخ تاج الدين أبي الفتح محمد عبد الكريم الشهرستاني، ادعى فيه مصارعته مع الشيخ الرئيس أبي علي حسين بن عبد الله بن سينا، في عدة من المسائل والرد عليه فيما ذكره في كتابه.

فدعتني دعواه إلى النظر فيه، واشتد حرصي من استماع اسمه على التأمل في معانيه: فلما طالعته وجدته مشتملاً على قول سخيف ونظر ضعيف ومقدمات واهية ومباحث غير شافية، وتخليط في الجدال وتمويه في المثال قد مازج به سفهاً يحترز عنه العلماء، ورثاً من القول لا يستعمله الأدباء إلا المنتسبين بالانتقام والمتسوقين عند العوام، قد انصرع في أكثر مصارعاته وانهزم في معظم مبارزاته.

فرأيت أن أكشف عن تمويهاته، وأميز بين تخليطاته، غير ناصر لابن سينا في مذاهبه، لكن مشيراً إلى مزال أقدام صاحبه، ومنبهاً على مغالطات مشاغبة وإن كلته في بعض المواضع بصاعه، أو سقيته بكاسه، فالله يعلم مني أن ذلك ليس مما يقتضيه دأبي، ولا يتعوده خلقي، بل الجرب يعدي، والكلام يجر الكلام.

ونقلت فيه متن كلامه، ونص مرامه من صدره إلى ختامه لئلا يحتاج من تقع إليه هذه النسخة إلى طلب أصل الكتاب، وسميته بـ"مصارع المصارع" (٢٦).

بقيام الخواجة الطوسي بالرد على الشهرستاني كان يقوم بالمرحلة الأولى من الخطوة الثانية في الذب عن الفلسفة في سبيل مشروعه من إحياء الدرس الفلسفي، وكان مما لا بد منه من الرد على فخر الدين الرازي في أبرز ما كتبه في الرد على الفلسفة في تعليقه وإشكالاته على كتاب (الإشارات والتنبيهات) للشيخ الرئيس، وبالفعل قام الخواجة الطوسي بهذه المهمة على أكمل وجه، حيث بدأ بمقدمة منهجية في شرحه على الإشارات فبدأ

بالتعريف بالشيخ الرئيس ابن سينا، ثم شرع بتقييم (الإشارات والتنبيهات) موضحاً أهميته وصعوبة مطالبه واستعصاء فهمه، ثم قام بالتعريف بشرح فخر الدين الرازي للإشارات وذكر المآخذ على هذا الشرح من ناحية منهجية، ثم عقب بشروط الشرح على الكتب، ثم ذكر أسباب تأليفه لشرحه ثم ذكر منهجه الذي سيتبعه في الشرح وفي الرد على الإشكالات التي أثارها الفخر الرازي بقوله التالى:

إن الشيخ الرئيس أبا علي الحسين بن عبد الله بن سينا، شكر الله سعيه، كان من المتاخرين، مؤيداً بالنظر الثاقب، والحدس الصائب، موفقاً في تهذيب الكلام وتقريب المرام، معتنياً بتمهيد القواعد، وتقييد الأوابد، مجتهداً في تقرير الفوائد، وتجريدها عن الزوائد، كذلك كتاب الإشارات والتبيهات من تصانيفه وكتبه، كما وسمه هو به، مشتمل على إشارات الى مطالب هي الأمهات، مشحونٌ بتنبيهات على مباحث هي المهمات، ممثلي بجواهر كلها كالفصوص، محتو على كلمات يجري أكثرها مجرى النصوص، متضمن لبيانات معجزة، في عبارات موجزة، وتلويحات رائقة بكلمات شائقة، قد استوقفت الهمم العالية على الاكتناء بمعانيه واستقصر الآمال الوافية، دون الاطلاع على فحاويه.

وقد شرحه فيمن شرحه الفاضل العلامة فخر الدين، ملك المتناظرين محمد ابن عمر بن حسين الخطيب الرازي، جزاه الله خيراً، فجهد في تفسير ما خفي منه، بأوضح تفسير، واجتهد في تعبير ما التبس فيه بأحسن تعبير، وسلك في تتبع ما قصد نحوه طريقة الاقتفاء وبلغ في التفتيش عما أودع فيه، أقصى مدارج الاستقصاء، إلا أنه قد بالغ في الرد على صاحبه أثناء المقال، وجاوز في نقض قواعده حد الاعتدال فهو بتلك المساعي لم يزده إلا قدحاً، ولذلك سمى بعض الظرفاء شرحه جرحاً.

ومن شرط الشارحين أن يبذلوا النصرة لما قد التزموا شرحه، بقدر الإمكان، والاستطاعة، وأن يذبوا عبما تكفلوا إيضاحه، بما يذب به صاحب تلك الصناعية ليكونوا شارحين غيير تاقضين، ومفسرين غير معترضين. اللهم إلا إذا عثروا على شيء لا يمكن حمله على وجه صحيح، فحينتذ ينبغي أن ينبهوا عليه بتعريض، أو تصريح، متمسكين بذيل العدل والإنصاف، مجتنبين عن البغي والاعتساف، فإن إلى الله الرجعي، وهو أحق بأن يُخشى.

ولقد سالني بعض أجلة الخلان من الأحبة الخلصان... أن أقرر ما تقرر عندي - مع قلة البضاعة وأودع ما قبضت عليه يدي، مع قصور الباع في الصناعة - من معاني الكتاب المذكور ومقاصده، وما يقتضي إيضاحه، مما هو مبني على مبانيه وقواعده، مما تعلمته من المعلمين، المعامن، واستفدته من الشرح الأول المذكور، وغيره من الكتب المشهورة، واستنبطته بنظري القاصر وفكري الفاتر.

وأشير إلى أجوبة بعض ما اعترض به الفاضل الشارح، مما ليس في مسائل الكتاب بقادح، وأتلقى ما يتوجه منها عليها بالاعتراف، مراعياً في ذلك شريطة الإنصاف وأغمض عما لا يجدي بطائل، ولا يرجع إلى حاصل.

غير ملتزم في جميع ذلك حكاية الفاظه، كما أوردها بل مقتصراً على ذكر المقاصد التي قصدها مخافة الإطناب المؤدى إلى الإسهاب (٢٣).

ولم يكتف الخواجة الطوسي بالرد على فخر الدين الرازي في التعليق على الإشارات بل أضاف إلى هذا الرد رداً على كتاب آخر للفخر الرازي هو (محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من العلماء والحكماء والمتكلمين) في كتاب أسماه (تلخيص المحصل) وعزى الخواجة الطوسي أسباب تأليف كتابه تلخيص المحصل إلى أن الكتاب قد لاقى رواجاً بين العلماء والطلاب، فأراد أن يبين ما فيه من غث وسمين وذكر ذلك في قوله:

ولم يبق في الكتب التي يتداولونها من علم الأصول عيانٌ ولا خبر، ولا من تمهيد القواعد الحقيقية عبنٌ ولا أثر، سوى كتاب "المحصل" الذي اسمه غير مطابق لمناه وبيانه غير موصل الحقيقية عبنٌ ولا أثر، سوى كتاب "المحصل" الذي اسمه غير مطابق لمناه والتقليد شاف، والحق أن فيه الغث والسمين ما لا يُعصى، والمعتمد عليه في إصابة اليقين بطائل لا يعظى، بل يجمل طالب الحق ينظر فيه كالمطشان يصل إلى السراب، ويصير المتحير في الطرق المختلف آيساً عن الظفر بالصواب.

رأيت أن أكشف القناع عن وجود أبكار مخدراته، وأبين الخلل في مكامن شبهاته وأدل على غثه وسمينه، وأبين ما يجب أن يبحث عنه من شكه ويقينه، وأن كان قد اجتهد قوم من الأفاضل في إيضاحه وشرحه، وقوم في نقض قواعده وجرحه، ولم يجر أكثرهم على قاعدة الإنصاف ولم تخل بياناتهم عن الميل والاعتساف؛ وأسمى الكتاب بـ "تلخيص المحصل" (٣٣).

كان للخواجة الطوسي إضافة للرد على الشهرستاني والفخر الرازي ردود أخرى على غيرهم من الفلاسفة، ويمكن في هذا السياق ذكر رده على أثير الدين المفضل بن عمر الأبهري أوفاة ١٦٠ أو ٦٦٣ هـ) الذي كان قد ألف كتاباً في المنطق وأسماه (تنزيل الأفكار في تعديل الأسرار) وكانت غايته ذكر فساد بعض الأصول المشهورة في المنطق، فقام الخواجة الطوسي بالرد عليه وأسمى رده (تعديل المهار في نقد تنزيل الأفكار)(٢٥).

وكان النشاط الآخر اللحوظ للخواجة الطوسي أنه كان يسعى من خلال المراسلات إلى إزالة الشبهات والإشكالات على آراء الفلاسفة، ومن ضمنها كان له مراسلات مع صدر الدين القونوى \_ أسلفنا ذكرها \_ الذي كان يسعى إلى نقد نتائج الفلاسفة في سبيل تأكيد طريق

الكشف والشهود، وكانت ردود الخواجة الطوسي في تأييد أراء الفلاسفة وإثبات عدم تعارضها مع طريق الكشف والشهود، وفي هذا الإطار كان له مراسلات مع معاصره الفيلسوف علي بن عمر نجم الدين الكاتبي القرويني (وفاة ٥٦٥هـ)(٢٦)، ويرد في الرسالة الأخيرة من الكاتبي القرويني للخواجة الطوسي ما يلي:

"لا تأملت في الفوائد النفيسة والنكت الشريفة التي أفادها مولانا وسيدنا ... نصير الملة والحق والدين... محمد بن محمد بن الحسن الطوسي أدام الله ظلاله، وضاعف جلاله، في إزالة الخيالات التي عرضت لي على الأجوبة التي ذكرها لأسؤولة، ومنوع [كذا] صدرت مني إلى البراهين المنقولة على الحكماء في إثبات موجود واجب لذاته جلّت قدرته وعلت كلمته فوجدتها في غاية ما يجب أن تكون من الحسن والدقة والمتانة والقوة، وافية بإزالة تلك الخيالات كافية في إبطال ما يخيل لي من التمويهات مطابقة للحق الصريح، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه خصوصا الطريقة التي اخترعها في تقرير برهان التطبيق (٣٠).

بهاتين الخطوتين في الرد على مشروع نقد الفلسفة استطاع أن يخرج الفلسفة من دائرة الاتهام، ومن سجن التكفير، وإذا أضفنا إلى ما سلف ما تحدثنا عنه عندما بحثنا حول المركز العلمي البحثي والدراسي في مراغة، وعن نشاط الخواجة الطوسي في هذا الإطار، كان لا بد من أن تكتمل حلقات الأس الأول في مشروع إحياء الدرس الفلسفي، أما الأس الثاني فكان في نظامه الكلامي الجديد الذي أبدعه وهو ما سنتحدث عن خصائصه في الفصل الثاني.



## التجديد في علم الكلام لدى الخواجة الطوسي:

يُعرف الخواجة الطوسي بكونه أحد الحلقات الهامة في مسار تشكل علم الكلام، ولا زالت بصماته موجودة في الصيغة الحالية لعلم الكلام. في إطار تحديد إنجازاته على مستوى علم الكلام يمكن القيام بدراسة آثار الخواجة الطوسي الكلامية من عدة جهات وبالاستفادة من عدة منهجيات. وقد وقع اختيارنا على دراسة آثار الخواجة الطوسي الكلامية من خلال أثره على تطور علم الكلام لدى الشيعة الإمامية، وذلك من خلال آثاره الكلامية بالمقارنة مع أحد الأعلام الذين سبقوه وأثروا على صياغة منظومة علم الكلام لدى الشيعة الإمامية وهو الشيخ المفيد الذي سبقه بقرنين من الزمن.

بداية سوف نضع علم الكلام في سياقه التاريخي بشكل عام، بعدها سوف نعرف بالشيخ المفيد وبأثره الكلامي، وأسباب اختياره للمقارنة، بعدها سوف نحدد أسباب اختيار أحد كتب الخواجة الطوسي للمقارنة، بعدها سوف نقوم بالمقارنة على مستويين: الأول خطة ومسائل الكتاب، والثاني، على مستوى منهج الاستدلال في كل من الكتابين، ثم سنستعرض مميزات المشروع الكلامي للخواجة الطوسي.

#### علم الكلام التعريف ومساره التاريخي:

#### علم الكلام التعريف،

علم الكلام من العلوم الإسلامية التي نشأت في ظل الحضارة الإسلامية. أطلق عليه أسماء مختلفة مثل: (علم أصول الدين)، (الفقه الأكبر)، (علم النظر والاستدلال)، (علم التوحيد)، (علم الشرائع والأحكام)، و(علم التوحيد والصفات)، ويبقى الاسم الأكثر شهرة (علم الكلام)(٢٨).

ذكر الباحثون سببين مشهورين لتسميته بعلم الكلام، فقال بعضهم: إنه أُسمي كذلك لما فيه من المناظرة على البدع وهي كلام صرف وليست راجعة إلى عمل. في حين ذكر آخرون أن اسمه جاء نتيجة لأسباب وضع العلم؛ حيث إن المسألة الأساس التي كانت موضع مثار الجدل والبحث هي مسألة كلام الله<sup>(٣٩)</sup>، وإلى هذا الرأي يذهب السيد الطباطبائي صاحب تفسير المنان (٤٠).

عرف الفارابي (٢٦٠ ٣٣٩ هـ) علم الكلام بأنه: صناعة يقتدر بها الإنسان على نصرة الأفعال والآراء التي صرّح بها واضع الملة، وتزييف كل ما خالفه من الأقاويل ((١١)، أما غايته فهي: الترقي من حضيض التقليد إلى ذروة الإيقان وإرشاد المسترشدين بإيضاح الحجة لهم وإلزام المعاندين بإقامة الحجة عليهم، وحفظ قواعد الدين عن أن تزلزلها شبهة المبطلين، وأن تبتنى عليها العلوم الشرعية ((١٤)، وموضوعه هو: المعلوم من حيث أن يتعلق به إثبات العقائد الدينية، تعلقاً قريباً أو بعيداً. وذلك لأن مسائل هذا العلم، إما عقائد دينية كإثبات القدم والوحدة للصانع، وإما قضايا تتوقف عليها تلك العقائد، كتركب الأجسام من الجواهر الفردة، وجواز الخلاء، و انتفاء الحال، وعدم تمايز المعدوم المحتاج إليه في المعاد (٢٠).

أما مسائله فهي: كل حكم نظري لمعلوم من العقائد الدينية، أو يتوقف عليه إثبات شيء منها ((1))، علماً أن الوحدة الجامعة لمسائل علم الكلام هي اعتبارية، حيث لا تجمعها وحدة ذاتية بخلاف غيره من العلوم. لذا لم يكن من المكن تحديد موضوع خاص يبحث به علم الكلام أو يمكن تحديد ملاك لتمييز مسائل علم الكلام عن مسائل غيره، ولهذا السبب كانت مسائل علم الكلام تشترك مع مسائل غيره من العلوم، ولذلك نرى التداخل بين المسائل الفلامية والكلام، أو بين المسائل الكلامية والمسائل الاجتماعية (10).

نتيجةً للوحدة الاعتبارية التي تجمع مسائل علم الكلام، ونظراً لعمومية الغاية المنشودة منه، كان يُستفاد من عدة مناهج في دراسة مسائله. لهذا السبب كان هناك إمكانية أن يتغير علم الكلام بين مذهب وآخر، وأحياناً بين باحث وآخر، وكان هذا الاختلاف والتغير يطال المناهج والآليات والمسائل الواجب إدراجها والاستفادة منها أو البحث فيها في علم الكلام.

#### المسار التاريخي،

لم يُحدد المؤرخون لعلم الكلام تاريخاً دقيقاً لظهور هذا العلم بين المسلمين، ولكنهم تسالوا على اعتبار النصف الثاني من القرن الأول الهجري هو بداية مناقشة بعض المسائل الكلامية، من قبيل بحث الجبر والاختيار، وبحث العدل.

لعل أول حوزة أرست هذه المباحث هي حوزة درس الحسن البصري (وفاة ١٠ هـ). خرج من حوزة الحسن البصري مدرسة ضخمة هي مدرسة المعتزلة التي بدأت بعمرو بن عبيد (وفاة الاحسن البصري مدرسة ضخمة هي مدرسة المعتزلة التي بدأت بعمرو بن عبيد (وفاة ١٤٣هـ) واستمرت حتى القرن الثالث بعباد بن سليمان (٢٣٠هـ)

وأبي علي الجبائي (٣٠٣هـ) والجاحظ (٢٠٦هـ)، ونشأ فرع آخر لمدرسة المعتزلة في بغداد بدأت ببشر بن المعتمر (٢١٠هـ) وانتهت بأبي القاسم البلخي الكلبي (٣١٩هـ)، وكان للمعتزلة أثر عظيم على مسائل علم الكلام عمقاً واتساعاً.

عارض بعض علماء المسلمين علم الكلام بشكل أساسي، أي بمعنى البحث العقلي في المسائل الاعتقادية، واعتبروا هذا البحث بدعة وحراماً. وعُرف هؤلاء ـ في التاريخ ـ باسم أهل الحديث، ويعتبر الامام أحمد بن حنبل (١٦٤ ـ ٢٤١هـ)(١١) رمزاً هاماً لهم، حيث عارض الحنابلة أتباعه علم الكلام بصورة عامة (٢٠٠). كان أبرز ما يميز مدرسة المعتزلة عن مدرسة أهل الحديث، اعتمادهم العقل بشكل كبير في مناهج وآليات البحث في علم الكلام، مقابل أهل الحديث الذين عطلوا العقل مقابل الحديث الديث النين عطلوا العقل مقابل الحديث الذين عطلوا العقل مقابل الحديث الذين عطلوا العقل مقابل الحديث الذين عالم الكلام، عادية العديث الذين عالم العديث الذين عليا العديث العديث الذين عليا العديث الغياب العديث الذين عليا العديث الذين العديث الذين العديث الذين العديث الدين العديث العديث

ناصر الخلفاء العباسيون بداية مذهب المعتزلة الفكري. بعدها قام الخليفة (المتوكل على الله) بالانتصار لمذهب آهل الحديث، ولعل نص المسعودي يوضح ما فيه الكفاية الأوضاع الثقافية في ذلك العصر حيث يذكر: "لما أفضت الدولة إلى المتوكل أمر بترك النظر والمباحثة في الجدال، والترك لما كان عليه الناس في أيام المعتصم والواثق والمأمون وأمر الناس بالتسليم والتقليد، وأمر الشيوخ المحدثين بالتحديث وإظهار السنة والجماعة (١٩١)، كما أسلفنا ذكره في المدخل التاريخي.

أواخر القرن الثالث وأوائل القرن الرابع الهجري، ظهر أبو الحسن الأشعري (وفاة ٢٣٠هـ) الذي أمضى سنوات في دراسة فكر الاعتزال، ثم انقلب على المعتزلة واستطاع أن يقيم بناء أصول أهل الحديث على أسس استدلالية خاصة، وأن يعطيها صورة مدرسة ذات فكر دقيق نسبياً، وخلافاً للقدماء من أهل الحديث أجاز البحث والاستدلال. من هنا انقسم أهل الحديث السبياً، وخلافاً للقدماء من أهل الحديث أجاز البحث والاستدلال. من هنا انقسم أهل الحديث والتعابلة، وهم أتباع أحمد أبن حنبل الذين يقولون بحرمتهما. انتشر المذهب الأشعري من والحنابلة، وهم أتباع أحمد أبن حنبل الذين يقولون بحرمتهما. انتشر المذهب على مدى خلال مناصرة الدولة السلجوقية والمدارس النظامية التي أنشأتها لنشر المذهب على مدى العالم الإسلامي، على يد شخصيات بارزة أرست قواعد هذه المدرسة. منهم: أبو بكر الباقلاني (٥٠) (وفاة ٢٠٤هـ)، وإلمام الغزالي (٢٠) (وفاة ٨٤٤هـ)، والإمام الغزالي (٢٥) (وفاة سنة ٥٠٥هـ) حيث تولى الأخيران رئاسة المدرسة النظامية خلال حياتهما، كما أسلفنا ذكره.

كان هذا على مستوى مسار علم الكلام لدى أهل السنة، أما لدى الشيعة الإمامية فقد خرج علم الكلام لديهم من رحم الحديث، بعكس ما جرى عند أهل السنة حيث بدأ من مجرى يتعارض مع أهل الحديث، ويكفي للدلالة على ذلك وجود كتاب الاحتجاج للشيخ الطبرسي ـ من أعلام القرن السادس للهجرة ـ، وهو كتاب كبير الحجم جمع فيه الأحاديث التي تروي احتجاجات النبي والسيدة الزهراء والأئمة الإثني عشر (عليهم السلام)، على أهل الديانات الأخرى، والمذاهب المخالفة، وهي تشتمل مباحث متنوعة في مناقشة طيف واسع من المسائل الكلامية المتنازع عليها (٥٠٠)، لذلك اعتبر مرتضى مطهري "أن الكلام الشيعي ـ فضلاً عن أنه لا يتعارض مع السنة والحديث كذلك "أه على ذلك إذا أردنا أن نؤرخ لظهور علم الكلام لدى الشيعة، وتجاوزنا الأثمة الأطهار (عليهم السلام)، يمكننا تأريخ البداية بأصحاب الإمام الصادق (عليه السلام) (١٤٨٨هه)، حيث إن هناك جماعة ذكرهم الإمام نفسه بصفة "المتكامين"، من قبيل هشام بن الحكم (وهاة ١٤٧٩هه)، وهشام بن المام، وحمران بن أعين، وأبي جعفر الأحول، وقيس بن الماصر وغيرهم (١٠٥٠).

قسّم بعض الباحثين، متكلمي الشيعة في الفترة المتدة بين عدسر النص حتى القرن الخامس إلى طبقات ثلاث: الطبقة الأولى، هي طبقة المتكلمين من أصحاب الأئمة عليهم السلام، الذين كانوا من رواة الأحاديث إلى جانب كونهم من المتكلمين، أما الطبقة الثانية الذين برزوا في أواخر الغيبة الصغرى وأوائل الغيبة الكبرى (٢٦٠ ٣٠٣هـ)، فهم المتكلمون من بني نوبخت، الذين كانوا حملة علم الكلام ما يقرب من قرن من أشد القرون على الشيعة، وكان منهجهم الاحتجاج العقلي مع بعدهم عن الأدلة النقلية (١٥٠)، الطبقة الثالثة كانت من العلماء المؤسسين لعلم الكلام وكانت بدايتها مع الشيخ الصدوق (٢٠٦ ١٣٦هـ)، الذي نراه يعتبر وظيفة ومنهج المتكلم هو: "الرد على المخالفين بالاستعانة بكلام الله وأحاديث الرسول والأئمة، أو عن طريق تحليل مقولاتهم للرد عليه وإبطالها (١٥٠)، وبقوله تحليل مقولاتهم يعتبر التحليل بما هو منهج عقلي مقبولاً ضمن مناهج علم الكلام، بعد الشيخ الصدوق تابع تلميذه الشيخ بما هيده مسار أستاذه وعمل على تفعيل الاستفادة من العقل ضمن علم الكلام حيث يعرف الشيخ المندء علم الكلام بأنه: "علم ينهض بمهمة دحض الباطل بالاستدلال والبرهان والجرهان والجره المنهد الشيد علم الكلام بأنه: "علم ينهض بمهمة دحض الباطل بالاستدلال والبرهان والجرهان والجره المناه.

#### تطور علم الكلام،

شهدت المدرسة الأشعرية تحولات تدريجية، وخصوصاً على يد الغزالي، والفخر الرازي<sup>(١٥)</sup>، كان لوجود قسم عقلي في مباحث علم الكلام، ـ وهو الذي يشمل المبادئ والمقدمات التي تؤسس عليها باقي المسائل الكلامية ـ، أثر في قيام نقاش حول المنهج الواجب اتباعه في دراسة المسائل التي تقع ضمن هذا القسم. هذا النقاش كان له أثر في إحداث تطورات وتغيرات هامة نشأت على علم الكلام. ويشير ابن خلدون إلى هذا المسار التاريخي في تحولات علم الكلام لدى الأشاعرة فيقول:

كثر أتباع الشيخ أبي الحسن الأشعري واقتفى طريقته من بعده تلاميذه كابن مجاهد وغيره؛ وأخذ عنهم القاضي أبو بكر الباقلاني فتصدر للإمامة في طريقتهم وهذبها ووضع المقدمات العقلية التي تتوقف عليها الأدلة والأنظار؛ وذلك مثل إثبات الجوهر الفرد والخلاء وأن العرض لا يقوم إلا بالعرض وأنه لا يبقى زمانان، وأمثال ذلك مما تتوقف عليه أدلتهم وجعل هذه القواعد تبعاً للمقائد الإيمانية في وجوب اعتقادها لتوقف تلك الأدلة عليها، وأن بطلان الدليل يؤذن ببطلان المدلول.

وجُمَات هذه الطريقة وجاءت من أحسن الفنون النظرية والعلوم الدينية إلا أن صور الأدلة لا تمتبر بها الأقيسة، ولم تكن حينئذ ظاهرة في الملة ولو ظهر منها بعض الشيء فلم يأخذ به المتكلمون لملابستها للعلوم الفلسفية المباينة للعقائد الشرعية بالجملة فكانت مهجورة عندهم لذلك. ثم جاء بعد القاضي الباقلاني إمام الحرمين أبو المعالي الجويني فأملى في الطريقة كتاب الشامل وأوسع القول فيه، ثم لخصه في كتاب الإرشاد واتخذه الناس إماماً لعقائدهم (١٠٠).

تابع الغزالي (٤٥٠-٥٠٥ هـ) نشاط أسلافه القاضي الباقلاني (٤٣٨-٣٠٠ هـ) وإمام الحرمين الجويني (٤١٩-٤٠٨هـ) الكلامي في إطار الدفاع عن العقيدة الأشعرية، ولكنه قام بخطوه هامة الجويني (٤١٩-٤٠٨هـ) الكلام. فبعد أن كان المتكلمون لا يقبلون "الأقيسة المنطقية لملابستها للعلوم الفلسفية المباينة للعقائد"، وعلى الرغم من رفض الغزالي للفسلفة ونقده لها، عُمل على التأسيس لجعل المنطق مقبولاً ضمن مناهج علم الكلام. فنراه يذكر في (المنقذ من الضلال) في معرض تقييمه للعلوم:

"وأما المنطقيات: فلا يتعلق منها بالدين نفياً وإثباتاً، بل هي النظر في طرق الأدلة والمقاييس وشروط مقدمات البرهان وكيفية تركيبها، وشروط الحد الصحيح وكيفية ترتيبه. وأن العلم إما تصور وسبيل معرفته الحد، وإما تصديق وسبيل معرفته البرهان، وليس في هذا ما ينبغي أن يُنكر، بل هو من جنس ما ذكره المتكلمون وأهل النظر في الأدلة، وإنما يفارقونهم بالعبارات والاصطلاحات، وبزيادة الاستقصاء في التعريفات والتشعيبات (١٠٠٠).

ويعتبر ابن خلدون بأن تأسيس الغزالي لمنظومته الفكرية، أدى إلى وضع مفصل في تاريخ علم الكلام يقسم على أساسه العلماء إلى طريقة المتقدمين وطريقة المتأخرين هذا من جهة، وقام بالتأسيس لجعل نقد الفلاسفة والرد على عقائدهم جزءاً من منظومة الكلام على طريقة المتأخرين من جهة ثانية. فنراء يقول في هذا السياق:

"ثم انتشرت من بعد ذلك علوم المنطق في الملة وقرأه الناس، وفرقوا بينه وبين العلوم

الفلسفية بأنه قانون ومعيار للأدلة فقط، يُسبر به الأدلة منها كما يسبر من سواها. ثم نظروا في تلك القواعد المقدمات في فن الكلام للأقدمين فخالفوا منها بالبراهين التي أدلت على ذلك، وربما أن كثيراً منها مقتبس من كلام الفلاسفة في الطبيعيات والإلهيات، فلما سبروها بمعيار المنطق ردهم إلى ذلك فيها. ولم يعتقدوا بطلان المدلول من بطلان دليله، كما صار إليه القاضي الباقلاني . فصارت هذه الطريقة من مصطلحهم مباينة للطريقة الأولى وتسمى طريقة المتأخرين، وربما أدخلوا فيها الرد على الفلاسفة فيما خالفوا من العقائد الإيمانية . وأول من كتب في طريقة الكلام على هذا المنحى الغزالي رحمه الله وتبعه الإمام ابن الخطيب الفخر الرازي (۱۲).

الخلاصة الإجمالية: نرى أن المناهج العقلية بشكلها العام أصبحت مقبولة في النظومة الكلامية لدى السنة والشيعة في القرن الرابع - الخامس الهجري، ولكن المدرسة الأشعرية استطاعت قبول المنطق الأرسطي، ضمن المنظومة بشكل كامل على يد الغزالي والفخر الرازي. أما في المدرسة الشيعية فأكد الشيخ المفيد - الذي كان قد سعى لجمع المسائل الكلامية الشيعية ضمن منظومة كلامية - على قبول المنهج العقلي في علم الكلام على ما مر معنا لأهمية الدور الذي لعبه الشيخ المفيد على مستوى مدرسة الشيعة الكلامية، ونظراً إلى أننا نهدف في دراستنا في هذا الفصل إلى تحديد أثر الخواجة الطوسي على علم الكلام لدى الشيعة الإمامية، كان الأمثل على ما رأينا أن تكون الدراسة والمقارنة بين نتاج الخواجة الطوسي الكلامي وبين نتاج الشيخ المفيد الكلامي، وذلك للوقوف على ما أدخله الخواجة الطوسي من تجديد على المدرسة الكلامية الشيعية.

# المقارنة بين (أوائل المقالات) للشيخ المفيد و(تجريد الاعتقاد) للخواجة الطوسى:

#### الشيخ المفيد وكتابه أوائل المقالات:

الشيخ المفيد هو أبو عبد الله محمد بن محمد بن النعمان الحارثي العكبري البغدادي، المعروف بالشيخ المفيد وبابن المعلم، ولد سنة ٣٣٦هـ، في بلدة عكبرا وتوفي في بغداد سنة ١٣٦هـ، اعتبر بعض الباحثين أن علم الكلام لدى الشيعة الإمامية "بلغ الذروة في أواخر القرن الرابع على يد الشيخ المفيد " عين اعتبر البعض الآخر "أن الشيخ المفيد هو الشخص الأول الذي اضطلع بمهمة إرساء الفقه والكلام في المذهب الشيعي على قواعد وحدود منضبطة. ففي علم الكلام شكّل من مجموع عقائد الشيعة نظاماً فكرياً منسجماً ومحدداً:

وحاول في نظامه الفكري إيجاد الأساس المنطقي للجمع بين العقل والنقل في الفقه والكلام، فعلى هذا الصعيد اختط الشيخ الجليل مساراً جديداً بين عقلانية المعتزلة المطلقة ومن اتبعهم من الشيعة أمثال بنى نوبخت، وبين طريقة الصدوق الحديثية" (١٤).

وكان اختيارنا لُؤُلفه المُعبر عن مشروعه الفكري الكلامي كتاب 'أواثل المقالات في المذاهب والمختارات'، حيث كان الشيخ المفيد ـ على حد تعبير السيد علي الخامنئي ـ يسعى من وراء تصنيف هذا الكتاب إلى وضع أصل ومرجع اعتقادي مطمئن، يكون بمثابة الإطار المرجعي لمن يريد أن يحرز الإيمان التفصيلي بالمباني الفكرية للمذهب الشيعي الإمامي (۱۵۰)، والكتاب يمثل الشيخ المفيد في نضجه العلمي حيث إنه ألفه في أواخر عمره، وتواتر نقله وشهرته وشياعه ورواجه في كل زمان بين العلماء والمكتبات والحوزات العلمية، بحيث يعرف بأدنى تأمل أنه لمدة تزيد عن ألف سنة لم يكن في زمن من الأزمنة متروكاً، أو مغفولاً عنه خصوصاً عند العلماء في كل عصر (۱۳).

#### التعريف بتجريد الاعتقاد،

كان اختيارنا لكتاب (تجريد الاعتقاد) للخواجة الطوسي، كونه الأثر الأبرز على المستوى الكلامي للخواجة الطوسي، وهو الكتاب الذي "دُرّس لآلاف طلاب العلم، وما زال حتى الآن يُدرس في الحوزات العلمية كما في الجامعات الإسلامية ((١٧)، ويؤكد العلامة مرتضى المطهري أن كتاب (تجريد الاعتقاد) أصبح محور الأبحاث الكلامية لدى الشيعة والسنة أكثر من أي كتاب آخر(١٨)، وسبق أن أشرنا إلى أهمية (تجريد الاعتقاد) عند البحث في الآثار العلمية فلا نكر.

ألّف الخواجة الطوسي الكتاب بعد خروجه من القلاع الإسماعيلية، لذا يمكننا أن نعتبر أنه يمثله في مرحلة النضج، ويعبر عن مشروعه الكلامي خير تمثيل. لم يذكر الخواجة الطوسي أسباب تسمية كتابه بمصطلح "التجريد" في كتابه "تجريد الاعتقاد" ولكن يمكننا أن نستشف أسباب هذه التسمية مما أورده في كتاب آخر له هو "تجريد المنطق" حيث يذكر في مقدمته: "فإنا أردنا أن نجرد أصول المنطق ومسائله على الترتيب، ونكسوها حليتي الإيجاز والتهذيب، تجريداً يتيسر للحافظ تكرارها، ولا يتعسر على الضابط تذكارها" (١٠)، وهنا يؤكد أن التجريد هو نعت لمنهج اعتمده في التأليف وهذا المنهج الذي أسماه "بالتجريد"، سمته الإيجاز وعدم إدراج مسائل خارجة عن الموضوع من خلال التهذيب، وهذا التجريد يهدف لتسهيل حفظه وتكراره، ولا يتعسر على من يحفظه تذكره.

بداية سوف نقوم في المرحلة الأولى بالمقارنة بين الكتابين على مستوى خطة الكتاب، بعدها

#### على مستوى مسائل الكتاب بداية المسائل المتشابهة، بعدها المسائل التي تفرّد كل من الكتابين

#### أ ـ خطة المسائل في الكتابين:

#### تم تقسيم مباحث (تجريد الاعتقاد) إلى ستة مقاصد هي:

 المقصد الأول في الأمور العامة وبحث فيه الوجود والعدم، ثم الماهية ولواحقها، ثم العلة والمعلول.

 لقصد الثاني في الجواهر والأعراض وبحث فيه الجواهر، ومن ثم الأجسام وأحكام الأجسام، ثم الجواهر المجردة، ثم الأعراض.

 ٦. المقصد الثالث في إثبات الصانع وصفاته وآثاره، وبحث فيه وجبوده تعالى، ثم في صفاته عالى، ثم في أفعاله تعالى.

 المقـصـد الرابع في النبوة. وبحث فـيه ضررة النبوة، وإثبات نبوة رسول الله (ص)، وعمومية نبوته.

 المقصد الخامس في الإمامة. وبحث فيه وجوب نصب الإمام، وعصمته، والأدلة على إمامة الأمام على (ع).

 المقسسد السادس في المساد والوعد والوعيد، وبحث فيه إمكان وجود عالم آخر، والمعاد الجسماني، والتوبة، وعداب القبر، وأحوال يوم القيامة.

# تم تقسيم مباحث (أوائل المقالات) إلى خمسة أبحاث هي:

 البحث عن المفهوم العرفي لكلمة الشيعة والمعتزلة وعلة تسمية كل واحد منهما باسمه وهذا هو موضوع القول الأول من الكتاب.

 لبحث عن الفرق بين الأمامية وغيرهم من ضرق الشيعة مثل الزيدية ونحوهم، وهذا قد تعرض له الشيخ في القول الثاني من الكتاب.

٦. البحث عن الفوارق بين الشيعة والمعتزلة
 في تفاصيل المسائل الإعتقادية وقد بحث عنه
 من القول الثالث حتى القول الثامن عشر.

 البحث عن المسائل الأصولية الإعتقادية وهذا يبدأ من القول الثامن عشر حتى آخر الكتاب ما عدا مسائل اللطيف من الكلام أدناه.

 البحث ع المسائل العقلية العامة التي تبتنى عليها المسائل الإعتقادية، وسماه (اللطيف من الكلام) من القول ٨٢ حتى القول ١٠٥، ومن القول ١٤١ حتى القول ١٥١.

#### ب ـ المسائل التي وردت مشتركة في كل من (تجريد الاعتقاد) و(أوائل المقالات):

| مسائل (أوائل المقالات)                                                                                                                                                                                                                                            | مسائل (تجريد الاعتقاد)                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| <ul> <li>القول في الجواهر، القول في الجواهر أهي متجانسة أم بينها اختلاف. القول في الجواهر الها مساحة في نفسها وأقدار. القول في حيز الجواهر والأكوان.</li> <li>القول في الجواهر وما يلزمها من الأعراض.</li> <li>القول في الجواهر وما يلزمها من الأعراض.</li> </ul> | ۱ ـ الجوهر .<br>۲ ـ والعرض وهما ليسا جنسين لما حتهما . |

| مسائل (أوائل المقالات)                                                                                                                                                             | مسائل (تجريد الاعتقاد)                                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣ ـ القول في المكان.                                                                                                                                                               | ٣ . ماهية المكان،                                                                  |
| <ol> <li>القـول في تركّب الأجـسـام من الطبـائع<br/>واستحالتها إلى العناصر والأستطقسات.</li> </ol>                                                                                  | ٤ . العناصر البسيطة . المركبات، الكون المرئي.                                      |
| ٥ ـ القول في الأجسام.                                                                                                                                                              | ٥ . أحكام الأجسام.                                                                 |
| ٦ ـ القول في التوحيد، القول في الصفات.                                                                                                                                             | ٦ . صفاته تعال <i>ى</i> ،                                                          |
| ٧ ـ القول في علم الله تعالى بالأشياء قبل كونها.                                                                                                                                    | ٧ ـ علم الباري.                                                                    |
| <ul> <li>٨ ـ القول في وصف الباري تعالى بأنه سميع<br/>بصير وراء.</li> </ul>                                                                                                         | ٨ ـ الإدراك (الباري)                                                               |
| ۰<br>۹ ـ ومدرك.                                                                                                                                                                    | ٩ . صفاته الأخرى.                                                                  |
| <ul> <li>١٠ . القول في وصف الباري تعالى بالقدرة على<br/>العدل وخلافه وما علم كونه وما علم أنه لا<br/>يكون.</li> </ul>                                                              | ١٠ ـ نفي القبيح عنه.                                                               |
| ١١ ـ القول في اللطف والأصلح.                                                                                                                                                       | ١١ ـ اللطف                                                                         |
| ١٢ ـ القــول في عــصــمــة الأنبــيــاء (ع). وفي<br>العصمة ما هي.                                                                                                                  | ١٢ . صفات النبي.                                                                   |
| ١٣ ـ القول في عصمة نبينا محمد (ص).                                                                                                                                                 | ١٢ ـ نبوة الرسول الأعظم (ص).                                                       |
| ١٤ ـ القول في جهة إعجاز القرآن.                                                                                                                                                    | ١٤ . مراحل تحدي القرآن الكريم. إعجاز القرآن الكريم.                                |
| ١٥ ـ اقول في ناسخ القرآن ومنسوخه.                                                                                                                                                  | ١٥ ـ النسخ .                                                                       |
| ١٦ ـ القول في عصمة الأئمة (ع).                                                                                                                                                     | ١٦ ـ عصمة الإمام.                                                                  |
| ١٧ ـ القول في محاربي أمير المؤمنين (ع).                                                                                                                                            | ١٧ . من خالف علياً أو حاربه.                                                       |
| <ul> <li>١٨ ـ القول في نعيم أهل الجنة أهو تفضل أو<br/>ثواب.</li> </ul>                                                                                                             | ١٨ . صفات الثواب والعقاب.                                                          |
| ١٩ ـ القول في تحابط الأعمال.                                                                                                                                                       | ١٩ - الإحباط.                                                                      |
| ٢٠ ـ القول في الشفاعة.                                                                                                                                                             | ۲۰ ـ الشفاعة .                                                                     |
| <ul> <li>٢١ . القول في التوبة وقبولها. القول في حقيقة<br/>التوبة.</li> </ul>                                                                                                       | <ul> <li>٢١ . التوبة، تحقيق في التوبة، أقسام التوبة، باقي مباحث التوبة.</li> </ul> |
| <ul> <li>القول في تنعيم أصحاب القبور وتعذيبهم،</li> <li>وعلى أي شيء يكون الثواب لهم والعقاب، ومن</li> <li>أي وجه يصل إليه ذلك، وكيف تكون صورهم في</li> <li>تلك الأحوال.</li> </ul> | ۲۲ . عذاب القبر .                                                                  |
| ٢٣ ـ القول في خلق الجنة والنار.                                                                                                                                                    | ٢٢ . الجنة والنار .                                                                |
| <ul> <li>٢٤ . القـول في الأمـر بالمـروف والنهي عن المنكر.</li> </ul>                                                                                                               | ٢٤ . الأمر بالمروف والنهي عن المنكر .<br>شرائط الأمر بالمروف والنهي عن المنكر .    |

# ج ـ المسائل التي تفرّد كل من (تجريد الاعتقاد) و(أوائل المقالات) بها:

| تضرد (أوائل المقالات) بالبحث في المسائل<br>التالية:                                                           | تفرد (تجريد الاعتقاد) بالبحث في<br>امسائل التالية:                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١ . القول في الفرق بين الشيعة والمعتزلة.                                                                      | ١ ـ اشتراك الوجود معنى.                                                                  |
| <ul> <li>٢ . الفرق بين الأمامية وغيرهم من الشيعة<br/>وسائر أصحاب المقالات.</li> </ul>                         | ٢ ـ زيادة الوجود علي الماهية .                                                           |
| <ul> <li>٣. ما اتفقت الأمامية فيه على خلاف المتزلة<br/>فيما اجتمعوا عليه من القول بالإمامة.</li> </ul>        | ٣ ـ أقسام الوجود .                                                                       |
| ٤ - القول في المتقدمين على أمير المؤمنين (ع).                                                                 | ٤ . الوجود هو نفس تحقق الماهية.                                                          |
| <ul> <li>٥ ـ القول في تسمية جاحدي الإمامة ومنكري</li> <li>ما أوجب الله تعالى للأئمة من فرض الطاعة.</li> </ul> | ٥ ـ أحكام الوجود .                                                                       |
| ٦ ـ في أن العـــقل لا ينفك عن ســـمع وأن<br>التكليف لا يصح الا بالرسل.                                        | ٦ . نفي الواسطة بين الوجود والعدم.                                                       |
| ٧ ـ القول في الفرق بين الرسل والأنبياء (ع).                                                                   | <ul> <li>٧ . بطلان ما ضرع على ثبوت العدم وثبوت<br/>الواسطة بين الوجود والعدم.</li> </ul> |
| <ul> <li>٨ ـ القول في آباء رسول الله (ص)، وأمه،</li> <li>وعمه أبو طالب (رحمة الله عليهم).</li> </ul>          | <ul> <li>٨ الوجود المطلق والمقيد ومقابلاهما.</li> </ul>                                  |
| ٩ . القول في الرجعة والبداء وتأليف القرآن.                                                                    | ٩ . عدم الملكة يفتقر إلى موضوع.                                                          |
| ١٠ ـ القول في الوعيد .                                                                                        | ١٠ . بساطة الوجود .                                                                      |
| <ol> <li>القول في الأسماء والأحكام (مرتكب<br/>الكبيرة وحكمه).</li> </ol>                                      | ١١. الشيئية.                                                                             |
| ١٢ ـ القول في الإسلام والإيمان.                                                                               | ١٢ . تمايز الأعدام.                                                                      |
| <ol> <li>القول أصحاب البدع وما يستحقون عليه<br/>من الأسماء والأحكام.</li> </ol>                               | ١٢ . عدم الأخص أعم من عدم الأعم.                                                         |
| <ul> <li>١٤ . القول في المفاضلة بين الأنبياء والملائكة<br/>عليهم السلام.</li> </ul>                           | ١٤ ـ المواد الثلاث.                                                                      |
| <ul> <li>١٥ . القول في أنفرد به أبو هاشم من الأحوال<br/>(صفات الله).</li> </ul>                               | ١٥ . قسمة المواد إلى ثلاث.                                                               |
| <ul> <li>١٦ . القــول في نفي الرؤية عن الله تعــالى بالأبصار.</li> </ul>                                      | ١٦ . في أن المواد الثلاث اعتبارية .                                                      |

| <ul> <li>١٧ . القول في كراهة إطلاق لفظ «خالق» على<br/>أحد من العباد .</li> </ul>                                              | <ul> <li>١٧ . انقسام الوجوب والامتناع إلى ما بالذات<br/>وما بالغير.</li> </ul> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| ١٨ ـ القول في العدل والخلق.                                                                                                   | ١٨ . احتياج الممكن إلى المؤثر .                                                |
| ١٩ . القول في ابتداء الخلق في الجنة.                                                                                          | ١٩ . الإمكان الإستعدادي.                                                       |
| ٢٠ . القول في المعرفة بالله، وبالأنبياء .                                                                                     | ٢٠ . القدم والحدوث.                                                            |
| <ul><li>٢١ ـ القول في أن الله لا يعذب الا على ذنب أو<br/>قبيح.</li></ul>                                                      | ۲۱ ـ خواص الواجب.                                                              |
| <ul> <li>٢٢ ـ القـــول في النبــوة، أهي تفــضلً أو استحقاق.</li> </ul>                                                        | ٢٢ . الوجود والعدم من المحمولات العقلية.                                       |
| <ul> <li>٢٢ . القول في الإمامة أهي تفضل من الله عز</li> <li>وجل أم استحقاق.</li> </ul>                                        | ۲۲ ـ تصور العدم.                                                               |
| ٢٤. القــول في ولاة الأثمــة عليــهم الســـلام<br>وعصمتهم وارتفاعهما، وهل ولايتهم بالنص او<br>الاختيار.                       | ۲٤ . الحمل.                                                                    |
| ٢٥ . القول في أحكام الأثمة عليهم السلام.                                                                                      | ٢٥ . انقـ ســـام الوجــود إلى مــا بـالذات ومــا<br>بالعرض.                    |
| <ul> <li>٢٦ . القول في معرفة الأئمة عليهم السلام<br/>بجميع الصنائع وسائر اللغات.</li> </ul>                                   | ٢٦ . امتناع إعادة المعدوم.                                                     |
| ٢٧ ـ القــول في علم الأثمــة عليــهم الســلام<br>بالضمائر والكائنات واطلاق القول عليهم بعلم<br>الغيب. وكون ذلك لهم في الصفات. | ۲۷ . قسمة الموجود إلى واجب وممكن.                                              |
| <ul> <li>٢٨ . القول في الإيحاء إلى الأئمة وظهور<br/>الأعلام عليهم والمجزات.</li> </ul>                                        | ۲۸ ـ الإمكان.                                                                  |
|                                                                                                                               | ٢٩ ـ الماهية، واعتبارات الماهية.                                               |
| <ol> <li>القول في سماع الأثمة عليهم السلام<br/>كلام الملائكة الكرام وأن كانوا لا يرون منهم<br/>الأشخاص.</li> </ol>            | ٢٠ . انقسام الماهية إلى بسيط ومركب.                                            |
| <ol> <li>القول في صدق منامات الرسل والأنبياء<br/>والأثمة عليهم السلام وارتفاع الشبهات عنهم<br/>والأحلام.</li> </ol>           | ٢١ . أحكام الجزء .                                                             |
| <ul> <li>٢٢ . القول في المفضالة بين الأثمة والأنبياء عليهم السلام.</li> </ul>                                                 | ۲۲ . التشخص .                                                                  |

| ٣٣ . القول في تكليف الملائكة.                                                                                                                                | ٣٣ . الوحدة والكثرة.                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٤ - القول في المفاضلة بين الأثمة عليهم<br>السلام والملائكة.                                                                                                 | ٣٤ . تقابل الوحدة والكثرة.                                                           |
| ٣٥ . القول في احتمال الرسل والأنبياء والأئمة<br>الآلام وأحوالهم بعد الممات.                                                                                  | ٣٥ . أحكام الوحدة والكثرة.                                                           |
| ٣٦ . القـول في رؤية المحـتضــرين رسـول الله<br>وأمير المؤمنين عليهما السلام عند الوفاة.                                                                      | ٢٦. الإتحاد .                                                                        |
| ٣٧ . القول في رؤية المحتضر الملائكة.                                                                                                                         | ٣٧ ـ التقابل.                                                                        |
| <ul> <li>٣٨ . القول في أحوال المكلفين من رعايا الأثمة<br/>عليهم السلام بعد الوفاة.</li> </ul>                                                                | ۲۸ . العلة الفاعلية .                                                                |
| <ul> <li>٢٩ . القول في نزول الملكين على أصحاب القبور ومسائلتهما عن الاعتقاد .</li> </ul>                                                                     | ٣٩ . إبطال التسلسل.                                                                  |
| ٤٠ . القول في الرجعة.                                                                                                                                        | ٤٠ . كيفية صدور الأفعال منا .                                                        |
| <ul> <li>1 . القـول في الحـسـاب وولاته والصـراط<br/>والميزان.</li> </ul>                                                                                     | ٤١ ـ تأثير القوى الجسمانية .                                                         |
| ٤٢ . القول في البداء والمشيئة.                                                                                                                               | <ul> <li>٢٤ . العلة المادية، لعلة الصورية، العلة الغاثية.</li> </ul>                 |
| ٤٢ . الشول في تأليف القرآن وما ذكر قوم من<br>الزيادة فيه والنقصان.                                                                                           | ٤٢ . أقسام العلل.                                                                    |
| ٤٤ . القول في أبواب الوعيد .                                                                                                                                 | ٤٤ ـ نفي التضاد بين الجواهر.                                                         |
| 20 . القول في الكفار وهل فيهم من يعرف الله<br>عز وجل وتقع منهم الطاعات.                                                                                      | ٤٥ . المحل والحال.                                                                   |
|                                                                                                                                                              |                                                                                      |
| ٤٦ ـ القول في الموافاة.                                                                                                                                      | ٤٦ ـ نفي الجزء الذي لا يتجزء.                                                        |
| <ul><li>٢٦ . القول في الموافاة.</li><li>٤٧ . القول في صغائر الذنوب.</li></ul>                                                                                | 23 . نفي الجزء الذي لا يتجزء .<br>24 . نفي الهيولى .                                 |
| •                                                                                                                                                            |                                                                                      |
| ٤٧ . القول في صغائر الذنوب.                                                                                                                                  | ۷ ـ نفي الهيولى.                                                                     |
| <ul> <li>٧٤ . القول في صغائر الذنوب.</li> <li>٨٤ . القول في العموم والخصوص.</li> <li>٤٩ . القول في التوبة من القبيح مع الإقامة</li> </ul>                    | ٤٧ . نفي الهيولى.<br>٤٨ . إثبات المكان للجسم.                                        |
| <ul> <li>٤٧ . القول في صغائر الذنوب.</li> <li>٤٨ . القول في العموم والخصوص.</li> <li>٤٩ . القول في التوبة من القبيح مع الإقامة على مثله في القبح.</li> </ul> | ٤٧ ـ نفي الهيولى.<br>٤٨ ـ إثبات المكان للجسم.<br>٤٩ ـ الجواهر المجردة. العقل الفعال. |

| ٥٢ مغايرتها النفس للبدن.     | <ul> <li>القول في بيان العلم بالغائبات وما يجري<br/>مجراها من الأمور المستبطات، وهل يصح أن<br/>يكون اضطرارا أم جميعه من جهة الإكتساب.</li> </ul> |
|------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٢ . تجرد النفس.             | <ul> <li>٥٢ . القول في العلم بصحة الأختيار، وهل</li> <li>يكون فيه اضطرار أم جميعه اكتساب.</li> </ul>                                             |
| ٥٤.وحدتها النفس نوعاً.       | ٥٤ . القول في حد التواتر من الأخبار .                                                                                                            |
| ٥٥ . حدوث النفس.             | 00 . القول ما يدرك بالحواس، وهل العلم به<br>من فعل الله تعالى أو فعل العباد.                                                                     |
| ٥٦ . أحكام النفس.            | ٥٦ . القول في أهل الآخرة وهل هم مـأمورون<br>أو غير مأمورين.                                                                                      |
| ٥٧ . تعقلها وإدراكها النفس . | <ul> <li>٥٧ . القول في أهل الآخرة وهل هم مكلفون أو<br/>غير مكلفين.</li> </ul>                                                                    |
| ۸۵ ـ قوی لنفس.               | <ul> <li>٥٨ . القول في أهل الآخرة وهل هم مختارون<br/>لأفعالهم أو مضطرون أم مجلئون على ما<br/>يذهب إليه أهل الخلاف؟</li> </ul>                    |
| ٥٩ . القوة اللامسة .         | <ul> <li>٥٩ . القول في أهل الآخرة وهل يقع منهم قبيح</li> <li>من الأفعال.</li> </ul>                                                              |
| ٦٠ . التدوق.                 | ٦٠ ـ القـــول في المقطوع والموصـــول من<br>الأعمال .                                                                                             |
| ٦١ . حاسة الشم.              | ٦١ . القول في حكم الدار .                                                                                                                        |
| ۲۲ ـ السامعة .               | ٦٢ ـ القول في بقاء الجواهر.                                                                                                                      |
| ٦٢ ـ كيف يتم الإبصار .       | ٦٢ القول في الجواهر وهل تحتاج إلى مكان.                                                                                                          |
| ٦٤ . الكم .                  | ٦٤ . القول في المعدوم،                                                                                                                           |
| ٦٥ . الكيف.                  | ٦٥ ـ القول في ماهية العالم.                                                                                                                      |
| ٦٦ . الكيفيات المحسوسة.      | ٦٦ . القول في الفلك.                                                                                                                             |
| ٦٧ . الملموسيات.             | ٦٧ . القول في حركة الفلك.                                                                                                                        |
| ۱۸ ـ المبصرات.               | <ul> <li>٦٨ . القـول في الأرض وهيـئـتـهـا وهل هي<br/>متحركة أو ساكنة.</li> </ul>                                                                 |
| ٦٩ ـ المسموعات.              | ٦٩ . القول في الخلأ الملأ .                                                                                                                      |
|                              |                                                                                                                                                  |

| ۷۰ ـ المطعومات.                 |
|---------------------------------|
| ۷۱ ـ المشمومات.                 |
| ٧٢ . الكيفيات الاستعدادية .     |
| ٧٣ ـ الكيفيات النفسانية .       |
| ٧٤ . العلم .                    |
| ٧٥ ـ القدرة.                    |
| ٧٦ . الألم واللذة.              |
| ٧٧ . الإرادة، والكراهة.         |
| ۷۸ ـ الحياة .                   |
| ٧٩ . باقي الكيفيات النفسانية .  |
| ٨٠ . الكيفيات المختصة بالكميات. |
| ٨١ . الإضافة .                  |
| ۸۲ ـ الأين .                    |
| ٨٢ ـ الحركة الجوهرية.           |
| ۸٤ ـ المتى .                    |
| ۸۵ ـ الوضع .                    |
| ٨٦ . اللك .                     |
| ٨٧ ـ الفعل والإنفعال.           |
| ٨٨ ـ في إثبات وجود الصانع.      |
|                                 |

| ٨٩ . قدرة الباري.                                          | <ul> <li>٨٩. القول في الشهادة الإستشهاد في سبيل</li> <li>الله .</li> </ul>                             |
|------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩٠ ـ حياة الباري.                                          | ٩٠ . القول في النصر والخذلان.                                                                          |
| ٩١ . الإرادة (الباردي).                                    | ٩١ ـ القول في الطبع والختم.                                                                            |
| ٩٢ ـ الكلام (الباري).                                      | ٩٢ . القول الولاية والعداوة.                                                                           |
| ٩٣ . نفي الغرض الفاعلي فيه تعالى وإثبات<br>الغرض في فعله . | ٩٣ ـ القول في التقية .                                                                                 |
| ٩٤ ـ إرادته للطاعة وكراهته للمعصية.                        | ٩٤ . القول في الاسم والمسمّى.                                                                          |
| ٩٥ . نفي الجبر .                                           | ٩٥ . القول فيمن قضى فرضاً بمال حرام هل<br>يسقط بذلك عنه أم لا.                                         |
| ٩٦ . القضاء والقدر .                                       | ٩٦ . القول في معاونة الظالمين والأعمال من<br>قبلهم والمتابعة لهم والاكتساب منهم والانتفاع<br>بأموالهم. |
| ٩٧ . الهدى والإضلال.                                       | ٩٧ ـ القول في الإجماع.                                                                                 |
| ٩٨ . عدم تعذيب غير المكلف.                                 | ٩٨ ـ القول في أخبار الآحاد .                                                                           |
| ٩٩ . التكليف.                                              | ٩٩ . القول في الحكاية والمحكى.                                                                         |
| ۱۰۰ . التعويض.                                             | ١٠٠ ـ القول في نسخ القرآن بالسنّة.                                                                     |
| ١٠١ . الأجل.                                               | ۱۰۱ . القـول في كـلام الجـوارح ونطقـهـا<br>وشهادتها .                                                  |
| ۱۰۲ ـ الرزق .                                              | ١٠٢ . القــول في تعـــذيب الميت ببكاء الحي<br>عليه.                                                    |
| ١٠٢ . بعثة الأنبياء.                                       | ١٠٢ ـ القول في كلام عيسى عليه السلام في<br>المهد.                                                      |
| ١٠٤ . شبهة البراهمة في عدم ضرورة<br>النبوة.                | ۱۰۶ . القــول في كــلام المجنون والطفل وهل<br>يكون فيه كذب أو صدق أم لا .                              |
| ١٠٥ ـ وجوب البمثة .                                        | ١٠٥ ـ القــول في أبليس أهو من الجن أم من<br>الملائكة؟.                                                 |
| ١٠٦ . المجزات.                                             | ١٠٦ . القول في التوبة من المتولّد قبل وجوده<br>أو بعده.                                                |
|                                                            |                                                                                                        |

| <ol> <li>١٠٧ ـ القول في الأحسام هل تدرك ذواتها أو<br/>أعراضها أو هما معاً.</li> </ol>        | ۱۰۷ ـ الكرامات .                                                                                                                                                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٠٨ . القول في الأجسام، هل يصح أن يتحرك<br>جميعها بحركة بعضها .                              | ١٠٨ . عمومية البعثة.                                                                                                                                                                                                                                |
| <ul> <li>١٠٩ ـ القول في الثقيل، هل يصح وقوع في الهواء الرقيق بغير علاقة ولا عماد.</li> </ul> | ١٠٩ . وجوب نصب الأمام.                                                                                                                                                                                                                              |
| ١١٠ ـ القـول في الجـزء الواحد، هل يصح أن<br>توجد فيه حركتان في وقت واحد.                     | ١١٠ . افضلية الأمام.                                                                                                                                                                                                                                |
| ۱۱۱ ـ القول في الجسم هل يصح أن يتحرك<br>بغير دافع.                                           | ١١١ . بحث تقديم المفضول.                                                                                                                                                                                                                            |
| ۱۱۲ . القول في الحركات هل يكون بعضها<br>أخف من بعض.                                          | ١١٢ ـ وجوب النص على الأمام.                                                                                                                                                                                                                         |
| ١١٣ . القول في ترك الإنسان ما لم يخطر<br>بباله.                                              | ١١٢ . إمامة أمير المؤمنين (ع).                                                                                                                                                                                                                      |
| ١١٤ . القول في ترك الكون في المكان العاشر<br>والإنسان في المكان الأول.                       | <ul> <li>١١٤ ـ النص على أمير المؤمنين (ع)، حديث</li> <li>يوم الدار، آية الولاية، حديث الغدير، حديث</li> <li>المترلة.</li> </ul>                                                                                                                     |
| ١١٥ . القول في العلم والألم هل يصح حلولهما<br>في الأموات أم لا .                             | ١١٥ . ظهور المعجزة على يده (ع): "قلع باب خيبر، دفع الصخرة العظيمة عن القليب، مخاطبة الثعبان، محاربة الجن، رد الشمس».                                                                                                                                |
| ١١٦ . القــول في علم الألوان هل يصح خلقــه<br>في قلب الأعمى أم لا .                          | 111. الاستدلال على إمامة أمير المؤمنين<br>(ع) بقوله تعالى: "وكونوا مع الصادقين"،<br>"وأولي الأمر منكم"، الاستدلال بآية التطهير<br>على طهارته".                                                                                                      |
| ١١٧ . القول فيمن نظر وراء العالم أو مدّ يده.                                                 | ۱۱۷ . عدم صلاحية غير أمير المؤمنين (ع)<br>للإمامة. بالاستدلال بقوله تعالى: "لا ينال<br>عهدي الظالمين".                                                                                                                                              |
| ۱۱۸ . القــول في أبليس أهو من الجن أم من<br>الملائكة                                         | ١١٨. المؤاخذات على ابو بكر بن أبي قحافة:<br>خبر نحن معاشر الأنبياء لا نورث، "منع<br>فاطمة من التصرف بفدك"، "مخالفته<br>للرسول"، "مخالفته للرسول"، "التخلف عن<br>جيش أسامة"، "بليغ سورة براءة"، "واقعة يوم<br>البطاح"، "جمع الحطب لإحراق بيت فاطمة". |

| ۱۱۹ . القول في أن النبي (ص) بعد أن خصه<br>الله كان كاملاً يحسن الكتابة . | ١١٩ ـ المؤاخذات على عـمر بن الخطاب:<br>أمره برجم حامل وبرجم مجنونة " أمنعة من<br>المالات في الصداق" أمنعه مـتـعـة الحج<br>ومتعة النساء" ومؤاخذات آخرى.                                                                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٢٠ . القول في إحساس الحواس.                                             | ۱۲۰ المؤاخدات على عشمان بن عضان:<br>توليته الفسفة أمور السلمين ، ضريه<br>الصحابي عبد الله بن مسعود ، ضريه<br>للصحابي أبي ذر الغفاري، ونفيه إلى الريدة ،<br>ضريه للصحابي عمار بن ياسر .                                                                                                                                                     |
| ۱۲۱ . القول في الاجتهاد والقياس.                                         | 171. أفضلية الإمام علي (ع)، "جهاده الغروات". علم لإمام علي (ع)" أشدة ملازمته للرسول (ص)". "رجوع الصحابة إليه في الوقائع الحادثة". قضاء علي (ع)" الاستدلال بآية المباهلة على أفضليته حرود الله". جمعه القرأن الكريم"، "اختصاصه بالقرابة والأخوة"، وجوب محبته"، "خبر الطائر"، كثرة الانتفاع به"، "ميزه بالكمالات النفسية والبدنية الخارجية". |
|                                                                          | ١٢٢ . مساواته علي (ع) بالأنبياء .                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                          | ١٢٢ . الأثمــة الإثني عــشــر (ع). وجــود الكمالات فيهم (ع)".                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                          | ١٢٤ ـ إمكان خلق عالم آخر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                          | ١٢٥ . صحة العدم على العالم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                          | ١٢٦ . وقوع العدم وكيفية وقوعه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                          | ١٢٧ ـ المعاد الجسماني.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                          | ۱۲۸ ـ الثواب والعقاب.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                          | ١٢٩ ـ انقطاع عذاب صاحب الكبيرة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                          | ١٣٠ ـ العفو الإلهي.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                          | ۱۳۱ ـ الميزان والصراط والحساب.                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                          | ١٣٢ ـ الإيمان والكفر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

فيها. ثم نقوم بالمقارنة حول المنهجية المتبعة في دراسة المسائل الواردة في كل من الكتابين. أولاً: المقارنة على مستوى خطة ومسائل الكتابين،

### خلاصة المقارنة على مستوى الخطة والمسائل،

بعد دراسة العناوين أعلاه التي وردت في كل من تجريد الاعتقاد"، و أوائل المقالات"، نرى التالى:

أولاً: قسم الخواجة الطوسي كتابه إلى ستة مقاصد، كان المقصد الأول والثاني في المقدمات والمبادئ لعلم الكلام. أما المقصد الثالث والرابع والخامس والسادس فبحث فيها في التوحيد، والنبوة، والإمامة، والمعاد كلِّ في مقصد مستقل. أما الشيخ المفيد فقد قسم كتابه إلى أبحاث عالج في البحث الأول، والثاني، والثالث العناوين التي يختلف بها الشيعة عن غيرهم من المذاهب، وعالج في الرابع المسائل العقائدية كافة ، أما في الخامس فناقش فيه آراءه في المقدمات والمبادئ لعلم الكلام.

ثانياً: اشترك الكتابان في عدد من المسائل التي تعتبر من المسائل العامة في الأبحاث العقائدية في التوحيد والصفات، والنبوة، والإمامة والمعاد. واشتركا في البحث في بعض المبادئ والمقدمات.

ثالثاً: إختص أوائل المقالات، بإيراد مجموعة كبيرة من المسائل تندرج تحت عنوان بعوث في الملل والنحل وهو ما تحدث به عما يتميز به الشيعة من مسائل اعتقادية عن غيرهم من المناهب مثل المعتزلة، وباقي فرق الشيعة من الزيدية ونحوهم من المناهب. وما مجموعه اثنان وثلاثون مسألة تندرج تحت عنوان أصول الفقه، وما مجموعه واحد وعشرون مسألة تندرج تحت عنوان الفقه! بشكل حاد عن علم الكلام ولكن لها وجهتها الأساسية وسياقها هو ضمن أصول الفقه والمسائل الفقهية.

أما "تجريد الاعتقاد"، فقد ختص بإيراد مجموعة كبيرة من المسائل تندرج تحت عنوان الفلسفة والإلهيات عندما بحث في الوجود، والعدم، أحكام الوجود، والوجوب والإمكان، وغير ذلك، ثم بحث أحكام الماهية ولواحقها في عدة مسائل، ثم بحث بالعلة والمعلول وأقسام العلة. بعدها بحث في الجواهر والأعراض والأجسام والجواهر المجردة، والأعراض.

رابعاً: لم نر منهجية واضحة في ترتيب الأبحاث لدى الشيخ المفيد، حيث نرى أن المبادئ ومي التي عبر عنها "باللطيف من الكلام" وهي التي تستند عليها منظومته الكلامية قد تم بحثها في آخر الكتاب، أما المسائل التي بحثها فهي منتشرة ضمن الأبحاث دون وجود سياق منهجي محدد، حيث تتم معالجة كل مسألة برأسها دون النظر إلى السياق الذي تنتمي إليه،

وهناك مسائل تكررت في أكثر من موقع من الكتاب(٢١).

أما الخواجة الطوسي فقد رتب مقاصده وفق منهجية واضحة، فبحث في المقصد الأول والثاني المبادئ التي استند عليها في باقي المقاصد وجعلها مقدمة للدخول في المسائل الكلامية، هذه المسائل بحث فيها الفلاسفة بالأصالة ودخلت إلى بحوث المتكلمين من تأثرهم بالفلسفة. كان المقصد الأول بعنوان "في الأمور العامة" التي تناول فيها في الفصل الأول مسائل الوجود والعدم، وفي الفصل الثاني مسائل الماهية، وفي الفصل الثالث مسائل العلة والمعلول. أما المقصد الثاني فكان بعنوان "الجواهر والأعراض" وبحث في الفصل الأول مسائل الجوهر، وفي الفصل الثاني والثالث مسائل الجسم وأحكامه، وفي الفصل الرابع مسائل الجواهر المجردة وبحث فيه العقل الفعال، والنفس، وفي الفصل الخامس بحث في مسائل الأعراض. نلاحظ على مستوى ترتيب الفصول في المقصد الأول والثاني منهجاً جديداً في ترتيب مسائل الفلسفة، حيث إن منهجية الفلاسفة التي كانت سائدة في ترتيب بحوثهم، كانت ترتيب مسائل الفلسفة، حيث إن منهجية الفلاسفة التي كانت سائدة في ترتيب بحوثهم، كانت الوجود والعلل، أما الخواجة الطوسي فبدأ بمسائل الوجود، وهو على هذا المستوى كان يبني في مسائلة ترتيباً رياضياً ، حيث بدأ بحثه بالمسألة التي تبتني عليها المسائل كافة وهي الوجود ومسائله، قلم يكن هناك في أبحاثه مصادرات من مسائل سوف يرد بحثها لاحقاً (۱۲).

أما المقصد الثالث فكان في إثبات الصانع وصفاته وآثاره، وكان المقصد الرابع في النبوة العامة والخاصة، ثم بحث في المقصد السادس فيحث فيه المعاد والوعيد، وكانت المسائل تبحث في هذه المقاصد بما هي جزء من بنية سياقية قائمة على وحدة الموضوع والمقصد وليست كموضوع برأسه، فلم تتداخل المسائل في الموضوعات ولم تتكرر في طيات الكتاب.

# نتيجة المقارنة على مستوى الخطة والمسائل:

كان الشيخ المفيد معنياً بإبراز خصوصية الشيعة العقائدية من خلال صياغة المحددات للمنظومة العقائدية من جهة، وتظهير نقاط الاختلاف وتحديد الفوارق بين عقائد الشيعة وبين المذاهب التي تعتبر قريبة منها بسبب الاشتراك برأي عقائدي أو أكثر مثل العدلية من الشيعة والمعتزلة من جهة ثانية. ويمكننا تأكيد هذا الزعم من خلال الغاية التي يسعى إليها من وراء تأليف كتابه، حيث نراه يذكر في إطار التعريف "بأوائل المقالات" بأنه:

مثبت في هذا الكتاب ما آثر إثباته من فرق ما بين الشيعة والمعتزلة، وفصل ما بين العدلية من الشيعة، ومن ذهب إلى العدل من المعتزلة والفرق ما بينهم من بعد، وبين الإمامية فيما اتفقوا عليه من خلافهم فيه من الأصول. وذاكر في أصل ذلك ما اجتبيته أنا من المذاهب المتفرعة عن أصول التوجيد والعدل.

والقول في اللطيف من الكلام، وما كان وفاقاً لبني نويخت رحمهم الله ـ وما هو خلاف لآرائهم في المقال، وما يوافق ذلك مذهبه من أهل الاعتزال وغيرهم من أصحاب الكلام، ليكون أصلاً معتمداً فيما يمتحن للاعتقاد، وبالله أستعين على تيسير ذلك وهو بلطفه موفق للصوات (٣٣).

نرى فيما مر اهتماماً واضعاً من قبل الشيخ المفيد في استعراض آراء المتكلمين من آل نوبخت في عملية تقويم لآرائهم، مع إبراز رأيه الخاص في كل موقع رأى هناك حاجة له. أما ترتيب مسائل الكتاب فكان ضمن "مقالات" كما أسماه وهي منهجية تستعرض المسائل كأصول متفرقة وليس كنظام وبناء كلامي.

أما الخواجة الطوسي فكان لديه هدف آخر، فهو كان يسعى إلى تحرير مسائل الكلام، بمعنى إعادة صياغة المنظومة الكلامية وفق رؤية خاصة به. فإذا جئنا إلى تجريد الاعتقاد ترى أن الخواجة الطوسى يذكر في إطار التعريف بتجريد الاعتقاد قوله:

فإني مجيب إلى ما سئّلت من تحرير مسائل الكلام، وترتيبها على أبلغ نظام، مشيراً إلى غرر فوائد الاعتقاد، ونكت مسائل الاجتهاد، ومما قادني الدليل إليه، وقوي اعتمادي عليه ( ٢٠٠ ).

هذه الرؤية كانت تقضي بترتيب المسائل وفق خطة نظام هندسي؛ فهو يبني كتابه وفق خطوات تبدأ من المبادئ إلى المسائل. ويمكننا استيضاح هذه المنهجية التي ذهب إليها الخواجة الطوسي من خلال مقدمة "رسالة الإمامة" حيث يشير:

ينبغي أن يُعلم أن لكل مسألة موضعاً معلوماً من العلم الذي هي كجزء منه، لا تقدم عليه ولا تؤخر منه، بل يبين فيها ما يتعلق بها، دون مباديها التي هي مسائل أخر برؤوسها أو لو تؤخر منه، بل يبين فيها ما يتعلق بها، دون مباديها الني هي مسائل أخر برؤوسها ألو لوحقها أن ينظر فيها أن يُسلم المبادي التي عليها بأء المسألة ولا يعترض عليها فيها، لأن المنع منها والاعتراض عليها يتعلقان بنظر آخر غير النظر الذي هو ناظر فيه، فإن خالجه شك عليها او اعتراه وهم فيها فليرجع إلى المواضع المخصوصة بها وليؤخر النظر فيما نظر فيه، إلى أن يُحقق المبادئ التي هي كالقواعد (٧٥٠).

على هذا الأساس قام بذكر المبادئ كافة التي استندت إليه منظومته الكلامية في المقصد الأول والثاني من الكتاب، بعدها بدأ يناقش المسائل الكلامية التي توضح رؤيته العقائدية. 
ثانياً: المقارنة على مستوى منهج الاستدلال في كل من الكتابين،

### ١ . منهج بحث المسائل العامة:

ذكر الشيخ المفيد مسائل المبادئ العامة أو المقدمات التي تؤسس عليها المسائل، تحت عنوان (اللطيف من الكلام)، أما الخواجة الطوسي فذكرها في بحثين: الأول (الأمور العامة)، والثاني (الجواهر والأعراض).

استعرض الشيخ المفيد بحثه في (اللطيف من الكلام) من القول ٨٢ حتى القول ١٠١، ومن القول ١٤١حتى القول ١٥١، وبدأ حديثه عن الجواهر ذاكراً رأيه فيها مباشرة بقوله:

الجواهر عندي هي الأجزاء التي تتألف منها الأجسام ولا يجوز على كل واحد في نفس الانقسام، وعلى هذا القول أهل التوحيد كافة سوى شذاذ من أهل الاعتزال ويخالف فيه اللحدون، ومن المنتمين إلى الموحّدين إبراهيم بن سيّار النظّام.

الجواهر كلها متجانسة وإنما تختلف بما يختلف في نفسه من الأعراض، وعلى هذا القول جمهور الموحدين.

الجوهر له قدر في نفسه وحجم من أجله كان له حيّز في الوجود، وبه فارق معنى ما خرج عن حقيقته، وعلى هذا القول أكثر أهل التوحيد.

كل جوهر فله حيّز في الوجود، وإنه لا يخلو عن كذا عرض يكون به في بعض المحاذيات أو ما يقدره تقدير ذلك، وهذا العرض يسميه بعض المتكلمين كوناً، وعلى هذا القول أكثر أهل التحدد (٧٦).

ونرى الشيخ في النص أعلاه لم يتعرض للاستدلال على النتائج التي وصل إليها، ولكنه ذكر النتيجة كأنه يقوم بصياغة فتوى في مسألة فقهية، مؤكداً ما وصل إليه من نتائج من خلال ذكر من تبنّى هذه النتائج من جمهور علماء المسلمين.

أما الخواجة الطوسي فإنه تناول هذه المسائل بشكل مختلف، حيث بدأ بحثه في المقصد الأول وهو بعنوان (في الأمور العامة) بالحديث في الفصل الأول عن (الوجود و العدم) فابتدأ بتعريف الوجود و العدم:

الوجود و العدم وتحديدهما بالثابت العين، والمنفي العين، أو الذي يمكن أن يخبر عنه وتقيضه، أو بغير ذلك يشتمل على دور ظاهر، بل المراد تعريف اللفظ إذ لا شيء أعرف من الوجود" (w)

نرى الخواجة الطوسي منذ البداية يشرع بالاستفادة من المنهج المنطقي في تحديد المفهوم من خلال نقد ما ورد من تعريف، فلم يقبل التعريفات الواردة لاحتوائها على حدود فاسدة بحسب شروط الحد والرسم، لعدم وجود جنس أعم، ولا فصل، ولا خاصة. فإن الثابت مرادف

للموجود، والمنفي للمعدوم، ولفظة "الذي" إنما يشار بها إلى مُتحقق ثابت، فيؤخذ الوجود في حدّ نفسه، لذا اعتبر ما ورد من تعريف من قبيل شرح الاسم أو تعريف اللفظ.

انتقل بعدها للبحث في الفصل الثاني عن (الماهية ولواحقها)، ثم عن (العلة والمعلول) في الفصل الثاني، وبذلك أنهى البحث في الأمور العامة، ثم انتقل إلى المقصد الثاني الذي كان بعنوان (الجواهر والأعراض) وعندما بدأ الحديث عن الجواهر أورد التالى:

"الممكن، إما أن يكون موجوداً في الموضوع وهو العرض. أو لا وهو الجوهر، وهو إما مفارق في ذاته وفعله وهو العقل، أو في ذاته وهو النفس. أو مقارن. فإما أن يكون محلاً وهو المادة. أو حالاً وهو الصورة. أو ما يتركب منهما وهو الجسم (٧٨).

نراه هنا ينطلق من الوجود المكن، عبر منهجية القسمة المنطقية الحاصرة التي تدور بين النفي والإثبات في سبيل استيفاء أقسام المكن ثم أقسام الجوهر كافة. أما عندما بحث في قضية الجزء الذي لا يتجزأ الذي قال بها الشيخ المفيد فيما أوردناه أعلاه، استفاد من "القياس الصورى" في سبيل نفي هذه المساءلة بقوله:

ولا وجود لوضعي لا يتجزأ بالاستقلال. لحجب المتوسط ولحركة الموضوعين على طرفي المركّب من ثلاثة أو أربعة على التبادل ((١٩).

الوضعي هو ما يشار إليه بالحس، وهو ينفي نظرية بعض الحكماء والمتكلمين الذين قالوا بالجزء الذي لا يتجزأ بدليلين، الأول الذي ساقه بقوله "لحجب المتوسط"، فإنه كان يعني قياساً استثنائياً مركباً من منفصلة حقيقية مركبة من إثبات ونفى وهو على الشكل التالى:

كلما فرضنا جوهراً متوسطاً بين جوهرين فإما أن يحجبهما عن التماس أو لا .

الثاني باطل لأنه لو لم يحجبهما للزم التداخل.

إذن: الجوهر المتوسط بين جوهرين يحجبهما عن التماس.

كلما فرضنا جوهراً بين جوهرين يحجبهما عن التماس كان الطرف الماس لأحدهما مغايراً للطرف الماس للآخر.

إذن يمكن انقسام هذا الجوهر إلى قسمين.

إذن: لا وجود لجزء لا يتجزأ.

إلى هنا نرى الخواجة الطوسي يستفيد من منهجية التصور في المنطق لتحديد المفاهيم من خلال التعاريف، ويستفيد من القسمة المنطقية في سبيل تحديد أقسام الكلي بشكل حاصر، أما في القضايا فاستفاد من القياس المنطقى في سبيل الوصول إلى نتيجة.

٢ . منهج بحث مسائل التوحيد والصفات:

بدأ الشيخ المفيد بحثه في مسائل التوحيد تحت عنوان (باب وصف ما اجتبيته أنا من الأصول) من القول الثامن عشر حتى القول الحادي والعشرين، حيث أورد التالي:

"القول في التوحيد: إن الله عز وجل، واحد في الإلهية والأزلية لا يشبهه شيء، ولا يجوز أن يماثله شيء، وإنه فرد في المعبودية لا ثاني له فيها على الوجوه كلها والأسباب، وعلى هذا إجماع أهل التوحيد إلا من شذ من أهل التشبيه فإنهم أطلقوا ألفاظه وخالفوا في معناه.

القول في الصفات: وأقول: إن الله (عز وجل اسمه) حي لنفسه لا بحياة، وإنه قادر لنفسه وعالم لنفسه لا بمعنى كما ذهب إليه المشبّهة من أصحاب الصفات ولا الأحوال المختلفة كما أبدعه أبو هاشم الجبائي.... وهذا مذهب الإمامية كافة والمعتزلة إلا من سمينًاه وأكثر المرجئة وجمهور الزيدية وجماعة من أصحاب الحديث والمحكّمة.

وأقول: إن كلام الله تعالى محدث وبذلك جاءت الآثار عن آل محمد عليهم السلام وعليه إجماع الإمامية والمعتزلة بأسرها والمرجئة إلا من شدٍّ عنها وجماعة من أصحاب الحديث وأكثر الزيدية والخوارج.

وأقول: إن إرادة الله تمالى لأفعاله هي نفس أفعاله، وإرادته لأفعال خلقه أمره بالأفعال. وبهذا جاءت الآثار عن أثمة الهدى من آل محمد عليهم السلام، وهو مذهب سائر الإمامية إلا من شدّ منها.

القول في وصف الباري تعالى بأنه سميع بصير وراء ومدرك، وأقول إن استحقاق القديم سبحانه لهذه الصفات كلها من جهة السمع دون القياس ودلائل العقول.

القول في علم الله تعالى بالأشياء قبل كونها: وأقول أن الله تعالى عالم بكل ما يكون قبل كونه وإنه لا حادث الا وقد علمه قبل حدوثه ولا معلوم وممكن أن يكون معلوما الا وهو عالم بحقيقته، وإنه لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء وبهذا قضت دلائل العقول والكتاب المسطور والأخبار المتواترة عن آل الرسول صلى الله عليه وأله، وهو مذهب جميع الإمامية .(^^).

نرى أن الشيخ المفيد لم يكن معنياً بإيراد الأدلة على إثبات وجوده تعالى كمسألة تأسيسية للانطلاق منها في إثبات الصفات وذلك لما أوردنا من الغاية المتوخاة لديه من تأليف الكتاب، حيث بدأ مباشرة في الحديث عن الصفات، ذاكراً ذلك كنتائج بدون تحديد المنهج المتبع للوصول إلى هذه النتائج، وبدأ مباشرة بالحديث عن صفات الإلهية والأزلية ثم تحدث عن التوحيد في العبودية مؤكداً إجماع أهل التوحيد على رأيه إلا من شدّ منهم، ثم نفى من قال بالتشبيه بالصفات، أو اعتبر الصفات قائمة بالأحوال . أما عندما تحدث عن كلام الله، وإرادة

الله، واتصافه بأنه سميع بصير وراء ومدرك، فإن دليله كان نقلياً من خلال ما ورد من الحديث. أما عندما تحدث عن اتصافه تعالى بالعلم جعل الدليل عليه العقل والقرآن والأحاديث المتواترة، كل ذلك بدون عملية استدلال بل بصياغة النتيجة وتحديد الموافقين والمخالفين لهذه النتيجة، وحتى عندما بحث في الصفات السلبية لم يقم بعملية استدلال منهجي، فنراه عندما بحث في مسألة نفي إمكانية رؤيته تعالى (القول ۲۵) يقول:

"القول في نفي الرؤية على الله تعالى بالأبصار، وأقول: إنه لا يصع رؤية الباري سبحانه بالأبصار، وبذلك شهد العقل ونطق القرآن وتواتر الخبر عن أئمة الهدى من آل محمد عليهم السلام، وعليه جمهور أهل الإمامة وعامة متكلميهم إلا من شذّ منهم لشبهة عرضت له في تأويل الأخبار. والمعتزلة بأسرها توافق أهل الإمامة في ذلك وجمهور المرجئة وكثير من الخوارج والزيدية وطوائف من أهل الحديث ويخالف فيه المشبهة وإخوانهم من أصحاب الصفات (١٨).

أما إذا أتينا إلى (تجريد الاعتقاد) فإننا نرى أن المقصد الثالث كان (في إثبات الصّانع وصفاته وآثاره) وكان الفصل الأول (في وجوده تعالى) حيث بدأ بذكر دليل إثبات وجوده تعالى بقوله:

"الموجود: إن كان واجباً فهو المطلوب، وإلا استلزمه؛ لاستحالة الدور والتسلسل" (٨٣).

وكان ما ذكرناه أعلاه هو تمام الفصل الأول، الذي استعرض فيه دليله على إثبات وجوده تعالى، حيث جعله الفاتحة في المباحث لأنه الأصل في مبحث التوحيد كله والدليل الذي ساقه هو التالي: "إن هنا موجوداً بالضرورة، وهو إما واجب أو ممكن. إذا كان واجباً فهو المطلوب، هذا إذا كان ممكناً افتقر إلى مؤثر موجود بالضرورة. هذا المؤثر إن كان واجباً فهو المطلوب، هذا المؤثر إن كان ممكناً تسلسل والتسلسل باطل، أو دار وهو باطل ((۲۲)، ومن الواضح المنهجية العقلية في هذا الاستدلال، حيث استفاد من كل المقدمات التي سبق وبحثها في المقصد الأول والثاني. ثم شرع في الفصل الثاني الذي كان بعنوان (في صفاته تعالى)، وبدأ مسائله كالآتي: "وجود العالم بعد عدمه بنفي الإيجاب.." (۱۸).

نراه يبدأ بإثبات القدرة، وكان قد أثبت فيما سبق حدوث العالم، فاستفاد مما أثبته كالآتي المؤثر فيه العالم إن كان موجباً لزم حدوثه أو قدم ما فرضناه حادثاً أعني العالم والتالي بقسميه باطل، بيان الملازمة أن المؤثر الموجب يستحيل تخلف أثره عنه، وذلك يستلزم إما قدم العالم وقد فرضناه حادثاً أو حدوث المؤثر ويلزم التسلسل، فظهر أن المؤثر للعالم قادر مختار "(٥٥)، وعندما بحث في باقي الصفات نراه يذكر التالي:

والإحكام والتجرد واستناد كل شيء إليه دلائل العلم (٨١).

لما فرغ من إثبات "القدرة" شرع في إثبات صفة "العلم" وكيفيته، واستدل على "كونه عالماً بوجوه ثلاثة: الأول منها للمتكلمين والأخيرين للحكماء، الوجه الأول: أنه تعالى فعل الأفعال المحكمة وكل من فعل الأفعال المحكمة فهو عالم: والثاني: أنه تعالى مجرد وكل مجرد عالم بذاته وبغيره: الثالث: أن كل موجود سواه ممكن وكل ممكن فإنه مستند إلى الواجب. إما ابتداء أو بوسائط وقد سلف أن العلم بالعلة يستلزم العلم بالمعلول. وهو تعالى عالم بذاته فهو عالم بغيره "(١٨٨)، ونرى بشكل واضح استفادته من المقدمات التي أسسها في المقصد الأول والثاني من خلال إثبات العلم "لمجرد"، و من خلال بحثه في "العلة والمعلول" للوصول إلى تقرير صفة العلم له تعالى. ثم شرع في بيان الصفات الأخرى الثبوتية والسلبية ذاكراً:

"وكل قادر عالم، حي بالضرورة.

وتخصيص بعض المكنات بالإيجاد في وقت، بدل على إرادته تعالى. والنقل دلّ على اتصافه بالإدراك، والعقل على استحالة الآلات.

وعمومية قدرته تدلّ على ثبوت الكلام. والنفساني غير معقول. وانتفاء القبع عنه يدل على صدقه.

ووجوب الوجود يدل على سرمديته . ونفي: الزائد، والشريك، والمثل، والتركيب بمعانيه . والضد، والتعيز، والحلول، والاتحاد، والجهة ، وحلول الحوادث فيه . والحجة ، والألم ـ مطلقاً ـ . واللذة المزاجية ، والمعاني، والأحوال ، والصفات الزائدة عيناً ، والرؤية ، والنظر لا يدل على الرؤية مع قبوله التأويل .

وعلى ثبوت: الجود، والملك، والتمام وفوقه. والحقّية، والخيريّة. والحكمة، والتجبّر، والقهر. والقيومية.

وأما اليد، والوجه، والقدم، والرحمة، والكرم، والرضا. والتكوين. فراجعة إلى ما تقدم (٨٨).

نراه في بعثه في الصفات فإنه يستفيد من نفس مفهوم "وجوب الوجود"، من خلال عملية تحليل عقلي لهذا المفهوم ما يستلزمه ذلك من صفات ثبوتية وسلبية. وهو منهج عقلي صرف. أما عندما تثبت صفة من خلال النقل مثل صفة الإدراك نراه يحاول القيام بدرء التعارض بين اللوازم العقلية التي وصل إليها ومدلول النقل. وكذا في الصفات السلبية حيث نراه عندما يذكر الصفات السلبية ويصل إلى نفي إمكانية الرؤية، ومع وجود نص قرآني يؤكد النظر "وجوه يومئذ ناضرة، إلى ربها ناظرة (١٨٨)، يدفع التعارض من خلال قوله: "والنظر لا يدل إلى الرؤية، مع قبوله التأويل" أي أن إمكانية التأويل لا يجعل النظر يعنى ثبوت المرثى، حيث يمكن أن

يؤول النظر بأنها ناظرة إلى رحمة ربها أو غير ذلك مما هو مذكور في كتب التفاسير.

## ٣. منهج بحث مسائل النبوة:

بحث الشيخ المفيد موضوع النبوة العامة في القول الثاني والثلاثين، حيث استعرض رايه في عصمة الأنبياء عليهم السلام فذكر الآتي:

آفول: إن جميع أنبياء الله - صلوات الله عليهم - معصومون من الكبائر قبل النبّوة وبعدها ومما يستخف فاعله من الصغائر كلّها، وأما ما كان من صغير لا يستخف فاعله فجائز وقوعه منهم قبل النبوّة وعلى غير تعمّد وممتنع منهم بعدها على كل حال، وهذا مذهب جمهور الإمامية، والمعتزلة بأسرها تخالف فيه (۱۰۰).

يدور بحث الشيخ المفيد في هذا القول حول عصمة الأنبياء عليهم السلام، مميزاً بين مرحلة ما قبل النبوة وما بعدها، معتبراً أنهم معصومون من الكبائر في المرحلتين. أما في الصغائر، فميز بين ما قبل النبوة حيث جوز وقوع الصغائر منهم على شرطين: الأول عدم كونها مما يُستخف بفاعلها، وثانيهما عدم فعلها متعمداً. وقرر ذلك كنتيجة بدون عملية استدلال. أما الخواجة الطوسي فقد بحث موضوع النبوة في المقصد الرابع من كتابه وتحدث بداية عن النبوة العامة كالآتي:

البعثة (بعثة الأنبياء) حسنة، لاشتمالها على فوائد ك: معاضدة العقل فيما يدلً عليه. واستفادة الحكم فيما لا يدل عليه. وإزالة الخوف، واستفادة الحسن والقبح، والنافع والضّار. وحفظ النوع الإنساني، وتكميل أشخاصه بحسب استعداداتهم المتفاوتة، وتعليمهم الصنائع الخفيّة، والأخلاق، والسياسات، والأخبار بالعقاب والثواب. فيحصل اللطف للمكلّف، وشبهة البراهمة باطلة بما تقدَّم وهي [البعثة] واجبة، لاشتمالها على اللطف في التكاليف العقلية.

ويجب في النبيّ، العصمة، ليحصل الوثوق، فيحصل الفرض، ولوجوب متابعته، وضدها، وللإنكار عليه، وكمال العقل، والذكاء، والفطنة، وقوة الرأي، وعدم السهو، وكل ما ينفّر عنه من: دناءة الآباء، وعهر الأمهات، والفظاظة، والغلظة، والابنة وشبهها، والأكل على الطريق وشبهه.

وطريق معرفة صدقه، ظهور المعجزة على يده، وهو ثبوت ما ليس بمعتاد، مع خرق العادة ومطابقة الدعوى (<sup>(۱۱)</sup>.

نرى الخواجة الطوسي يفتتح بعثه في إثبات حسن وضرورة النبوة لنوع الإنسان، وبالاستناد إلى مبدأ اللطف، يكون إرسال الأنبياء واجباً لاشتمال النبوة على اللطف، ثم قام بالرد على شبهة البراهمة "الذين احتجوا على انتفاء البعثة بأن الرسول إما أن يأتي بما يوافق العقول أو بما يخالفها، فإن جاء بما يوافق العقول لم يكن إليه حاجة ولا فائدة فيه، وإن جاء بما يخالف العقول وجب رد قوله. وهذه الشبهة باطلة بما تقدم في أول الفوائد ولذلك نقول: لم لا يجوز أن يأتوا بما تقتضيه العقول ولا تهتدي إليه وإن لم يكن مخالفاً للعقول؟ (١٠٠٠). واعتبر أن هذا الاستدلال هو طريقة الحكماء في إثبات النبوة في كتابه قواعد العقائد (١٠٠٠). بعدها بدأ يبحث في صفات النبي، فقرر بداية وجوب العصمة وعلل ذلك لحصول الثقة به ولكون متابعته والاقتداء به ضرورياً . بعدها بحث في طريق معرفة النبي فقرر أن الطريق هو ظهور المجزة، وعرف ماهية المجزة بعدها .

نلاحظ في مجمل الاهتمام في إثبات ضرورة النبوة بداية بناء على قواعد عقلية، فبحث بداية بأهمية وضرورة النبوة للنوع الإنساني، وكان قد أثبت وجوب اللطف على الباري عز وجل في الأمور الضرورية بقوله: "واللطف واجب، لتحصيل الغرض به، فإن كان من فعله تعالى وجب عليه، وإن كان من المكلف وجب أن يشعره به ويوجبه (١٤)، ومن خلال الجمع بين هذين المبدأين كانت النتيجة وجوب البعثة، ثم ومن خلال اللوازم العقلية لمفهوم النبي أثبت العصمة، فمن خلال ذلك كله نرى منهجية عقلية واضحة تثبت مسائل تجعلها مقدمات لنتائج مطلوبة.

يتابع الشيخ المفيد بحثه في النبوة الخاصة في القول ٣٣، حيث يبحث في إثبات عصمة نبينا محمد صلى الله عليه وآله كالآتي:

"إن نبينًا محمداً - صلى الله عليه وآله وسلم - ممن لم يعص الله - عز وجل - منذ خلقه الله - عز وجل - منذ خلقه الله - عز وجل - الى أن قبضه ولا تعمّد له خلافاً ولا أذنب ذنباً على التعمّد ولا النسيان. ويذلك نطق القرآن وتواتر الخبر عن آل محمّد - عليهم السلام -، وهو مذهب جمهور الإمامية. والمعتزلة بأسرها على خلافه، وأما ما يتعلّق به أهل الخلاف من قول الله تعالى: "ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخر"، وأشباه ذلك في القرآن ويعتمدونه في الحجّة على خلاف ما ذكرناه فإنه تأويل بضد ما توهموه، والبرهان يعضده على البيان، وقد نطق الفرقان بها قد وصفناه فقال - جل اسمه -: "والنّجم إذا هوى ما ضلّ صاحبكم وما غوى"، فنفى بذلك عنه كل معصية ونسيان" (١٥٠).

نرى الشيخ المفيد هنا في صدد تبيين مستوى خصوصية ونوعية عصمة نبينا محمد ـ صلى الله عليه وأله ـ، وجعل دليله عليه النص القرآني والأخبار المتواترة، ثم عمل على إبطال رأي المخالفين من خلال تأويل الآية التي يستندون إليها في رأيهم، وكانت أولوية الاستدلال لليه من خلال كونها من المتشابه التي يجب ردها إلى المحكم وذلك آية في هذا الإطار وجعل

البرهان عضده لهذا التأويل. وهنا نرى الاستدلال على النتيجة يأتي من خلال منهجية نقلية. وعندما تعارض الدليل استعمل المنهجية الأصولية في تحديد مفهوم الآية. وبحث الخواجة الطوسى النبوة الخاصة كالآتى:

وظهور معجزة القرآن وغيره. مع اقتران دعوة نبينا محمد ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ. يدل على نبوته . والتحدي، مع الامتناع وتوفر الدواعي، يدل على الإعجاز . والمنقول ـ معناه ـ متواتراً من المجزات يعضده .

والسمع دلَّ على عموم نبوته ـ صلى الله عليه وآله ـ وهو أفضل من الملائكة. وكذا غيره من الأنبياء، لوجود المضاد للقوة العقلية. وقهره على الانقياد لها<sup>- (١٩)</sup>.

بدأ الخواجة الطوسي بحثه من خلال إثبات نبوة النبي محمد ـ صلى الله عليه وآله ـ، فاستفاد مما قرره من طريقة معرفة النبي من خلال المعجزة، حيث اعتبر الطريق إلى معرفة نبوته صلى الله عليه وآله ـ من خلال ظهور القرآن الكريم على يديه كمعجزة مع التحدي وقوفر الدواعي لدى المخالفين للإتيان بما يبطل هذه المعجزة، ومن خلال ظهور معجزات أخر ثبت بالتواتر، نرى الخواجة الطوسي لا زال يسير في نفس المنهجية في إثبات نبوة النبي محمد ـ صلى الله عليه وآله ـ، لكنه أضاف عليها منهج النقل كون المعجزات التي ظهرت على يديه ـ عليه السلام ـ هي واقعة تاريخية يقبل العقل بإثباتها إذا توفر التواتر في النقل. أما عندما وصل إلى بحث عموم نبوته ـ صلى الله عليه وآله ـ نراه يثبته من خلال السمع. نرى الخواجة الطوسي في مبحث النبوة الخاصة استفاد من العقل والنقل في سبيل إثبات النتائج التى ذكرها.

# ٤. منهج بحث مسائل الإمامة:

بحث الشيخ المفيد ضرورة الإمامة في القول الثالث تحت عنوان (باب ما اتفقت الإمامية فيه على خلاف المعتزلة فيما اجتمعوا عليه من القول بالإمامة)، حيث ذكر الآتي:

إتفق أهل الإمامة على أنه لا بد في كل زمان من إمام موجود يحتجّ الله - عز وجل - به على عباده المكلّفين، ويكون بوجوده تمام المصلحة في الدّين، وأجمعت المعتزلة على خلاف ذلك، وجواز خلوّ الأزمان الكثيرة من إمام موجود، وشاركهم في هذا الرأي - وخالف الإمامية فيه - الخوارج والزيدية والمرجئة والعامة المنتسبون إلى الحديث (٧٧).

جعل الشيخ المفيد ملاك ضرورة الإمامة ـ في كل زمان ـ، احتجاج الله ـ عز وجل ـ به على عباده، وكون وجوده تمام المصلحة في الدين. ثم أكد أن طريق ثبوت الإمامة هو ظهور المعجزة على يدي المدعي، أو بالنص عليه عينه والتوقيف عليه. وكان يذكر في عقيب كل مسألة من وافق على هذا الرأي ومن خالف فيه من المذاهب، ولكنه لم يكن معنياً بالاستدلال على هذا

الرأي.

بعث الخواجة الطوسي موضوع الإمامة في المقصد الخامس، فبدأ بوجوب نصب الإمام ذاكراً التالي:

الإمام لطف. فيجب نصبه على الله تعالى تحصيلاً للغرض. والمفاسد معلومة الانتفاء. وانحصار اللطف فيه معلوم للعقلاء. ووجوده لطف. وتصرفه [لطف] آخر، وغيبته منا (٩٨)

هنا نرى مبحث الإمامة شديد الالتحام بمبحث النبوة، فأدلة وجوب الإمامة هي عينها وجوب النبوة، وضرورة النبوة هي عينها ضرورة الإمامة، ومبدأ اللطف هو عينه في المسألتين. وبذلك كان استدلال الخواجة الطوسى على وجوب الإمامة عقلياً.

بحث الشيخ المفيد في عصمة الإمام ذاكراً:

آن الأثمة القائمين مقام الأنبياء (ص) في تنفيذ الأحكام، وإقامة الحدود، وحفظ الشرائع. وتأديب الأنام، معصومون كعصمة الأنبياء [ع]. أنهم لا يجوز منهم صغيرة إلا ما قدّمت ذكر جوازه على الأنبياء، وإنه لا يجوز منهم سهو في شيء من الدين، ولا ينسون شيئاً من الأحكام، وعلى هذا مذهب سائر الإمامية إلا من شدّ منهم وتعلّق بظاهر روايات لها تأويلات على خلاف ظنه الفاسد من هذا الباب، والمعتزلة بأسرها تخالف في ذلك، تجوّز من الأئمة وقوع الكبائر والردّة عن الإسلام (١٩٠٠).

نرى الشيخ المفيد في النص أعلاه يذكر استدلالاً عقلياً خفياً غير مباشر في تأكيد عصمة الأثمة، جاعلاً أساس هذا الاستدلال ثبوت العصمة للأنبياء في أبحاث أخرى، ومن ثم ولكون الإمام قائماً مقام النبي في مهمته لا بد أن يتصف بالعصمة كونها لازمة للمهمة التي يقوم بها. يبحث الخواجة الطوسى في عصمة الإمامة بقوله:

"وامتناع التسلسل يوجب عصمته . ولأنه حافظ للشرع. ولوجوب الإنكار عليه، لو أقدم على المعصية فيضاد أمر الطاعة، ويشوّت الغرض من نصبه . ولانحطاط رتبته عن أقل العوام. وقبح تقديم المفضول معلوم. ولا ترجّع في التساويّ (١٠٠٠).

بدأ الخواجة الطوسي بحثه بالاستدلال على وجوب العصمة من خلال نفس ما أثبته من ضرورة وجود الإمام، من خلال قضية شرطية "إن المقتضي لوجوب نصب الإمام هو تجويز الخطأ على الرعية، فلو كان هذا المقتضي ثابتاً في حق الإمام، وجب أن يكون له إمام آخر ويتسلسل، أو ينتهي إلى إمام لا يجوز عليه الخطأ فيكون هو الإمام الأصلي (١٠١٠)، ثم ذكر دليلاً أخر لضرورة كونه معصوماً من خلال تحليل مفهوم الإمام وهو كونه "حافظاً للشرع". ثم شرع يذكر اللوازم العقلية الفاسدة بحال لو لم يكن معصوماً حيث لن يكون هناك مصلحة من وجوده كإمام، ثم يقوم بنفي شبهة أنه بحال لم يكن الإمام الأفضل سيكون تقديمه قبيحاً، وبالتالى ــ

واستناداً إلى أن الله عز وجل لا يفعل القبيع ـ يجب أن يكون الأفضل هو الإمام، حتى لو كان متساوياً في الأفضلية مع غيره سيكون تقديم أحدهما ترجيحاً بلا استحقاق وهو بالتالي قبيح.

بعد بحث الإمامة العام شرع الشيخ المفيد في بحث كيفية معرفة الإمام، ومن هو الإمام بعد النبي ـ صلى الله عليه وآله ـ فذكر التالي:

واتفقت الإمامية على أن الإمامة لا تثبت مع عدم المعجز لصاحبها إلا بالنصّ على عينه والتوقيف. وأجمعت المعتزلة والخوارج والزيدية والمرجئة والمتسمون بأصحاب الحديث على خلاف ذلك، وأجازوا الامامة في من لا معجز له ولا نصّ عليه ولا توقيف.

اتفقت الإمامية على أن الإمامة بعد النبي (ص) في بني هاشم خاصة، ثم في علي والحسن والحسين ومن بعد في ولد الحسين (ع)، دون ولد الحسن عليهما السلام - إلى آخر العالم، وأجمعت المعتزلة ومن ذكرناه من الفرق على خلاف ذلك وأجاز سائرهم إلا الزيدية خاصة الإمامة في غير بني هاشم، وأجازتها الزيدية في غير ولد الحسين (ع).

اتفقت الإمامية على أن رسول الله ـ صلى الله عليه وآله ـ استخلف أمير المؤمنين (ع) في حياته ونص عليه بالإمامة بعد وفاته، وأن من دفع ذلك فقد دفع فرضاً من الدين. وأجمعت المعتزلة والخوارج والمرجئة والبترية والحشوية المنتسبون إلى الحديث على خلاف ذلك (١٠٣).

يُحدد الشيخ المفيد منهجاً لتحديد إمامة المدعي فيقرر أصلين: هما ظهور المعجزة على يديه، أو بالنص عليه عينه والتوقيف عليه. ولكنه لم يكن مهتماً في التأسيس على هذا المنهج في إثبات إمامة الإمام علي ـ عليه السلام ـ، بل ذكره كنتيجة أجمع عليها جمهور الإمامية. أما الخواجة الطوسي فيسير في البحث بطريقة مفايرة حيث يقول الآتي:

"والعصمة تقتضي النص. وسيرته [النبي] (ص) وهما مختصان بعلي.

والنص الجلي قوله (ص): "سلّموا عليه بإمرة المؤمنين"، و'أنت الخليفة بعدي"، وغيرهما. ولقوله تعالى: "إنما وليكم الله ورسوله ... ، وإنما اجتمعت الأوصاف في علي "عليه السلام". ولحديث الغدير المتواتر، ولحديث المنزلة المتواتر. ...

ولظهور المعجزة على يده: كقلع باب خيبر، ودفع الصخرة العظيمة عن القليب، ومحاربة الجن، ورد الشمس، وغير ذلك. وادعى الإمامة فيكون صادقاً ...

ولأن الجماعة ـ غير علي (ع) ـ غير صالح للإمامة لظلمهم بتقدم كفرهم. وخالف أبو بكر كتاب الله في منع أرث رسول الله ـصلى الله عليه وأله ـ بخبـر رواه. ومنع فاطمـة فدكـاً مع إدعاء النحلة، وشهد بذلك على ـ عليه السلام ـ وأم أيمن، وصدّق الأزواج في ادعاء الحجرة لهن، ولهذا ردها عمر بن عبد العزيز، وأوصت أن لا يصلي عليها أبو بكر، فدفنت ليلاً. ولقوله: "أقيلوني فلست بخيركم وعلى فيكم"، ولقوله: إن له شيطاناً يعتريه...

وأمر عمر برجم امرأة حامل، وأخرى مجنونة ، فنهاء علي ـ عليه السلام ـ ، فقال: 'لولا علي لهلك عمر'' ، وتشكك في موت النبي حصلى الله عليه وأله ـ حتى علّمه أبو بكر: 'إنك ميتُّ وإنهم ميتونّ ، .... وقضى في الجد بمائة قضية ، وفضّل في القسمة ، ومنع المتعتين، وحكم في الشورى بضد الصواب، وخرق كتاب فاطمة ـ عليها السلام ـ .

وولى عثمان من ظهر فسقه، حتى أحدثوا في أمر السلمين ما أحدثوا، وأثر أهله بالأموال، وحمى لنفسه، وقعت منه أشياء منكرة في حق الصحابة، فضـرب "ابن مسعود" حتى مات وأحرق مصحفه، وضرب "أبا ذر" ونشاه إلى الربذة، وضرب "عماراً" حتى أصابه فتق...

وعلي ـ عليه السلام ـ أفضل. لكثرة جهاده وعظم بلاثه في وقائع النبي ـ صلى الله عليه وآله ـ. والله عليه وآله ـ. وأله ـ. ولأنه أعلم، لقوة حدسه، وشدة ملازمته للرسول ـ صلى الله عليه وآله ـ. ورجعة الصحابة إليه في أكثر الوقائع بعد غلطهم... ولكثرة سخائه على غيره. وكان أزهد الناس بعد النبي ـ صلى الله عليه وآله ـ، وأعبدهم، وأحلمهم... ووجوب المحبة، والنصرة. ومساواة الأنبياء... وتميزه بالكمالات النفسانية، والبدنية، والخارجية (١٣٠٠).

أسس الخواجة الطوسي بداية أصلاً في تعيين الإمام، فأثبت وجوب النص عليه وعلل ذلك بالعصمة، حيث إنها أمر خفي لا يعلمها إلا الله تعالى، فيجب أن يكون نصبه من قبله تعالى، لأنه العالم بالشرط دون غيره، واستند في تثبيت هذا الأصل سيرة النبي ـ محمد صلى الله عليه وآله ـ الذي كان يرشد المسلمين إلى أشياء لا نسبة لها إلى أمر جلل وخطير كالخلافة من بعده، وكان إذا سافر ـ عليه السلام ـ عن المدينة يوماً أو يومين استخلف فيها من يقوم بأمرها، فهل يهمل أمته ولا يرشدهم إلى أمر الإمامة مع ملاحظة أهميته وخطورته (١٠٠١).

بعدها بدأ بإثبات إمامة علي ـ عليه السلام ـ من خلال اجتماع الخلتين فيه وهما وجود النص عليه والثاني ظهور المعجزة على يديه، مستفيداً من النقل والحديث المتواتر في تأكيد المسائل التي تُؤكد ورود النص وظهور المعجزة. ثم استفاد مما قرره خلال بحثه لضرورة العصمة فيما سبق من قبح تقديم المفضول فقام بذكر الطعون التي وجهت إلى الخلفاء الذين تقدموا على علي ـ عليه السلام ـ، ثم التأكيد على أفضليته المطلقة عليهم، مستفيداً من النقل والحديث المتواتر . فيكون قد استفاد من منهج العقل والنقل في عملية الاستدلال هذه .

# ٥ . منهج بحث مسائل المعاد:

لم يبحث الشيخ المفيد عقيدة المعاد ومسائلها ضمن مبحث خاص، لكنه بحث مسائل ترتبط

بما بعد الموت في مواضع مختلفة من كتابه حيث بحث في المسائل التالية:

- ١ ـ المسألة ٥٣: القول في نزول الملكين على أصحاب القبور ومسألتهما عن الاعتقاد.
- ٢ ـ المسألة ٥٤: القول في تنعيم أصحاب القبور وتعذيبهم، وعلى أي شيء يكون لهم الثواب
   والعقاب، ومن أي وجه يصل إليهم ذلك، وكيف تكون صورهم في تلك الأحوال.
  - ٣ ـ المسألة ٥٦: القول في الحساب وولاته والصراط والميزان.
    - ٤ ـ المسألة ٥٧: القول في الشفاعة.
  - ٥ المسألة ٧٦: القول في أهل الآخرة، وهل هم مأمورون أو غير مأمورين؟.
    - ٦ ـ المسألة ٧٧: القول في أهل الآخرة، وهل هم مكلّفون أو غير مكلفين؟.
- ٧ ـ المسألة ٧٨: القول في أهل الآخرة، وهل هم مختارون لأف عالهم أو مضطرون أم
   ملجؤون على ما يذهب إليه أهل الخلاف؟.
  - ٨ ـ المسألة ٧٩: القول في أهل الآخرة، وهل يقع منهم قبيح من الأفعال؟".

ونراه يذكر رأيه في جميع المسائل السالفة كنتيجة وصل إليها، كما هي طريقته في كتابه دون الاستدلال على صحتها في منهجية واضحة، كما أسلفنا فيما سبق من استعراض للمسائل.

بحث الخواجة الطوسي عقيدة المعاد في المقصد السادس من كتابه، فبدأ أولاً في إثبات وجود عالم آخر كمقدمة لمسائل المعاد على الشكل الآتى:

"حكم المثلين واحد، والسمع دلّ على إمكان التماثل.

والكرة، ووجوب الخلاء، واختلاف المتفقات، ممنوعة" (١٠٥).

نراه ببدأ أولاً بإثبات إمكان عالم آخر بقوله حكم المثلين واحد، حيث إن هذا العالم ممكن الوجود وحكم المثلين واحد، لذا فالعالم الآخر ممكن كذلك، وهذا برهان عقلي يؤكد الإمكان. وهو بذلك يرد على القائلين بالنفي، ثم يستعرض أدلتهم، وهي: لو وجد عالم آخر لكان كرة لأنه الشكل الطبيعي فإن تلاقت الكرتان أو تباينتا لزم الخلاء. فكان جوابه لا نسلم وجوب الكروية في العالم الثاني، وبحال سلَّمنا بذلك لا نسلم بوجوب الخلاء لإمكان ارتسام الثاني في بعض الأفلاك أو إحاطة المحيط بالعالمين، بناءً على نظريات علم الفلك في ذلك الوقت. الدليل الثاني: لو وجد عالم آخر فيه نار وأرض وغيرهما فإن طلبت أمكنة هذه العناصر لزم قسرها دائماً وإلا اختلفت المتفقات في الطباع في مقتضاها، والجواب لم لا يجوز أن يكون العالم الآخر مخالفاً لهذا العالم في الحقيقة؟(۱۰).

يتابع الخواجة الطوسي بحثه بعد إثبات إمكان عالم آخر في تصحيح إمكان إعدام

الموجودات من خلال دحض أدلة القائلين بنفي العدم:

والإمكان يعطي جواز العدم.

والسمع دل عليه.

ويتأول في المكلّف بالتفريق، كما في قصة إبراهيم (عليه السلام).

وإثبات الفناء غير معقول، لأنه إن قام بذاته لم يكن ضداً، وكذا إن قام بالجوهر (١٠٧).

استدل نفاة وقوع العدم على الموجودات إلى القول: بأن امتناع العدم ذاتي وجعلوا العالم واجب الوجود، وأثبت الخواجة الطوسي فيما سبق حدوثه من خلال كونه ممكناً، وبما أن العالم ممكن الوجود فيستحيل انقلابه إلى واجب الوجود، لذا يجوز عدمه كما جاز وجوده، وهو بذلك يستفيد من تحليل مفهوم ممكن الوجود في إثبات الإمكان كدليل عقلي، ثم أثبت وقوعه من خلال المنقول السمعي(١٠٨).

بعدها شرع في درء التعارض بين العقل والنقل، من خلال رفع التناقض الظاهر بين العقل الذي يؤكد امتناع إعادة المعدوم، وبين النقل الذي يؤكد إعادته، فقال: ويتأول في المكلّف بالتفريق ، حيث بين أن مراده من الإعدام في غير المكلّفين وهم من لا يجب إعادته فلا اعتبار به إذ لا تجب إعادته فجاز إعدامه بالكلّية ولا يُعاد، وأما المكلّف الذي يجب إعادته فقد تأول معنى الإعدام بتقريق أجزائه ولا امتناع في ذلك، واعتبر أن هذا التقريق هو المقصود بالإعدام وبالتالي يرتفع التعارض الظاهري بين الامتناع العقلي لإعادة المعدوم، وبين الإثبات النقلي لإعادته من خلال التغاير في مفهوم الإعدام بين النقل والعقل. واعتبر أن إعادة جمع الأجزاء بعد التقريق وتأليفها هو إعادة المعدوم، وسوع هذا التأويل من خلال دليل نقلي واضح بقوله: كما في قصنة إبراهيم(ع)، والمقصود بها عندما سأل الله عز وجل عن كيفية إحياء الموتى. فإنه فرق أجزاء الطير ولم يعدمها واعتبر إعادة جمعها حتى أعيدت بنيتها كما كانت هو إحياء الموتى.

بعد أن أوضح مقصوده بإعدام الأحياء وإعادتها إلى الحياة، شرع في نقاش من خالفه في رأيه. حيث إن جماعة من المعتزلة قالوا: بأن الإعدام ليس التفريق، بل الخروج عن الوجود بأن يخلق الله تعالى للجواهر ضداً هو الفناء. وقد رد على هذا الرأي من خلال المقدمات التي كان قد أثبتها في مفهوم الجوهر والعرض فقال: "وإثبات الفناء غير معقول، لأنه إن قام بذاته لم يكن ضداً، وكذا إن قام بالجوهر"، فالقول بالفناء على أي تقدير فُرض باطل لأن الفناء إن قام بذاته كان جوهراً، إذ معنى الجوهر ذلك فلا يكون ضداً للجوهر، وإن كان غير قائم بذاته كان عرضاً إذ هو معنا فيكون حالاً في الجوهر، إما ابتداءً أو بواسطة، وعلى كلا التقديرين عرضاً إذ هو معنا فيكون حالاً في الجوهر، إما ابتداءً أو بواسطة، وعلى كلا التقديرين

يستحيل أن يكون منافياً للجواهر. ثم حاول أن يؤكد بطلان هذا الرأي من خلال التناقض الداخلي الذي يحمله بقوله "ولانتفاء الأولوية"، فلو كان الفناء المفترض عرضاً لم يكن اقتضاؤه لنفي محلّه أولى من اقتضاء محله لنفيه بل كان انتفاء العرض بالجوهر القائم به أولى، كيف وقد فرض العرض مفنياً للجوهر. وإن كان هذا الفناء جوهراً مضاداً لم يكن إعدامه للجوهر الموجود أولاً أولى من إعدام الجوهر الموجود أولاً له، بمعنى منعه عن الدخول في الوجود بل

بعد أن أثبت وجود عالم آخر، وإمكان العدم على الموجودات، وأثبت معنى الإعدام كما يراه، وأثبت إعادة المعدوم من خلال درء تعارض العقل مع النقل مع جعل الإثبات على عهدة النقل، شرع في إثبات المعاد الجسماني - أسلفنا الحديث عنه فيما سبق فلا نُعيد -، من خلال الاستناد إلى الدليل العقلي بالاستفادة من لوازم صفات الباري عز وجل التي أثبتها في مبحث التوحيد، ومعاضدة ذلك بالنقل الثابت الذي وصل إلى الضرورة الدينية، وقد رد على الأدلة التي ساقها المخالفون لهذا الرأي وأبطل ما ادعوه من تضمنها لضرورة عقلية، ثم وصل إلى بحث عداب القبر، والميزان والصراط والحساب والجنة والنار، فذكر التالي:

وعذاب القبر واقع. للإمكان، وتواتر السمع بوقوعه.

وسائر السّمعيات من: الميزان، والصّراط، والحساب، وتطاير الكتب، ممكنة، ودلّ السمع على ثبرتها، فيجب التّصديق بها .

والسَّمع دلِّ على أن الجنَّة والنار مخلوقتان الآن. والمعارضات متأولة" (١١١).

بقراءة النصّ أعلاه نرى المنهج الذي اتبعه الخواجة الطوسي في الاستدلال على مواقف يوم القيامة، يقوم على ركيزتين: الأولى الإمكان العقلي، أي نفي الامتناع العقلي من الوقوع، مع الثبوت الوارد من المنقول، فمقتضى طريقته هو قبول ما ورد من منقول بحال عدم المنافاة العقلية.

### خلاصة و نتائج المقارنة على مستوى منهج الاستدلال:

كنتيجة للمقارنة التي قمنا على مستوى المسائل، نرى الشيخ المفيد وانسجاماً مع الغاية التي كان يتوخاها من كتابه، وما وضعه من خطة لمباحثه، نراه يقوم ببحث مقارن على مستوى الآراء المذهبية والفكرية بين مختلف علماء المذاهب الإسلامية وبين علماء المذهب نفسه وذلك على مستوى المسائل التفصيلية وليس على مستوى رأي المذهب العام وما انفرد به، وهو على اختصاره يتمتع بقيمة تاريخية عالية في إطار إظهار الخصوصية الكلامية لدى الإمامية بالمقارنة مع مختلف المذاهب التي كانت سائدة في عصر الشيخ المفيد. وإنسجاماً مع الحاجة

التي كان يستشعرها كان يستعرض المسائل كأصول مستقلة بدون ناظم منهجي محدد يجمع المسائل التي تمتاز بوحدة الموضوع، وذلك كون عمله المقارن وإظهار هذه الخصوصية تستلزم الغوص بالمسائل تفصيلياً، حيث تكون المقارنة على مستوى الأبواب غير نافعة في إظهار المحددات الإمامية الخاصة، لذا كان يذكر آراءه كنتيجة وصل إليها وليس كنتيجة يستدل عليها ويناقش بها من يخالفه فيها.

أما إذا أردنا أن نبعث عن الأسباب التي دعت الشيخ المفيد إلى صياغة كتابه الكلامي وفق المنهجية التي أسلفنا في ذكرها، يمكننا القول بداية: إن ذلك ينسجم مع المستوى الذي وصل المنهجية التي أسلفنا في ذكرها، يمكننا القول بداية: إن ذلك ينسجم مع المستوى الذي وصل إليه علم الكلام كنظام فكري في إطار تطوره الذي أشرنا إليه في المقدمة، وكان عنوان الكتاب معبراً عن هذه الحقيقة حيث كان بصيغة المقالات. ولا يمكننا أن نستبعد الظروف التاريخية التي كان يعيشها في بغداد في القرن الرابع وفي ظل الدولة البويهية، كانت تموج بعلماء من مختلف المذاهب الإسلامية حيث كانت الأمصار الإسلامية ومجادلاتهم كما أومأنا إليه الإسلامية ومجادلاتهم كما أومأنا إليه وكان عصر الشيخ المفيد من العصور التي كانت المناظرات المذهبية بين الشيعة ومخالفيها على شدتها، وكان غالب مخالفي الإمامية يرمونهم بأقاويل فاسدة وينسبون إليهم آراء زائغة ليست في مذهب الإمامية قصداً للتشنيع والتعيير عليهم من القول بالجبر والتشبيه والتجسيم وغير ذلك مما يجده المراجم لمواضيعه (17).

وكانت الحاجة قائمة لإعادة تقييم الآراء الكلامية الشيعية بين منهجين: منهج آل نوبخت ومنهج غيرهم من متكلمي الشيعة. هذا ما نراه بشكل واضح من خلال إصرار الشيخ المفيد لذكر آراء النوبختيين في أكثر المسائل في الكتاب. لذلك كانت الحاجة بحسب الشيخ المفيد لصياغة دستور يحدد ويميز عقائد الشيعة عن عقائد غيرهم من المذاهب وبكلامه: "ليكون أصلاً معتمداً فيما يمتحن للاعتقاد (١١٣).

أما الخواجة الطوسي، وانسجاماً مع ما قرره من غاية لكتابه، فقد رتّب مسائل كتابه ضمن ناظم منهجي محدد كان بعنوان مقاصد حيث كانت هذه المسائل تندرج تحت كل مقصد الذي كان محدداً بعنوان واضح، وعنوان المقصد ذو دلالة واضحة فكان مطلوباً من كل المسائل التي تندرج تحته أن تؤدي إلى هدف محدد أسماه هو مقصداً. أما على مستوى صياغة المسائل فإنها كانت شديدة الاختصار بعبارات موجزة جداً. وهو لم يكتف في طيات المسائل بإظهار رأيه أو النتيجة التي وصل إليها، بل كان يمارس عملية استدلالية منهجية واضحة، ثم كان يشرع بعدها في مناقشة المخالفين بدون الإشارة إلى أسمائهم أو إلى انتماءاتهم المذهبية أو

الفكرية. وتنوعت المناهج التي استفاد منها في عملية الاستدلال حيث كانت صرف عقلية منطقية في المقصد الأول (الأمور العامة)، والثاني (الجواهر والأعراض)، والثالث، (إثبات الصانع وصفاته وآثاره)، وفي المقصد الرابع (في النبوة) استفاد من المنهج العقلي بشكل أساسي إلى جانب النقلي بحدود، ولكنه عندما يصل إلى المقصد الخامس (في الإمامة) فإنه يستفيد من المنهج العقلي بحدود، ومن المنهج التاريخي في استعراض بعض الوقائع التاريخية، ومن الاستدلال بالأحاديث ودلالتها، ومن دراسة السيرة الشخصية (عندما استعرض فضائل الإمام علي ـ عليه السلام ـ (مقارنة بغيره)، وعندما وصل إلى المقصد السادس (في المعاد) فقد استعمل منهجية متعددة فكان في نفس المسألة يدمج الدليلين العقلي والنقلي بتساوق واندماج رافعاً التعارض الظاهري عندما يبرز، مستفيداً من رد معارضات المخالفين أو مؤولاً النصوص بالاستفادة من ظهور نصوص آخرى تعارض الأولى ظاهراً. وكان على مستوى مناقشة من لا يوافقه على النتيجة التي وصل إليها، يستفيد من الآليات العقلية في تأكيد الناقض المنطقي في رأي الخصم، أو من خلال إثبات لزوم المحال من خلال لوازم الرأي المضاد، أو فساد المبادئ التي استند عليها.

وكانت الأسباب التي حدت بالخواجة الطوسي لصياغة كتابه وفق صيغته المحددة. فكانت متأثرة بالظروف التاريخية التي كان يعيشها، حيث إنه كان يقوم بعملية تأسيسية في التدريس بعد الغزو المغولي، فكان يسعى لصياغة متن يكون كافياً بذاته للدرس والحفظ. ولم يكن معنياً بتحديد عقائد الشيعة وتمييزها عن المعتزلة والعدلية، حيث إن هذه المهمة لم تعد مورد حاجة لسببين: أولهما، أن هذه المهمة سبق أن تم إنجازها، أما السبب الأهم، فهو أن الأوضاع على مستوى وجود المذاهب وتعددها لم تعد في نفس الحدة كما كانت على زمن الشيخ المفيد كما أسلفنا ذكره في المدخل التاريخي. لذا كان يهدف إلى التأسيس العلم كلام يمتاز بعدة خصائص أولها تخليصه من الجدل والمغالطة وتجريده من الزوائد، لذا كان عنوانه شديد خصائص أولها تخليصه من الجدل والمغالطة وتجريده من الزوائد، لذا كان عنوانه شديد الأبواب بعنوان (مقاصد)، وكان منهجه في الاستدلال هو البرهان، وفق نظام منهجي ينطلق فيه من إثبات مبادئ يستند إليها لتأسيس مقدمات مسائل، يستفيد منها في إثبات عقائد كلامية. ويمكننا أن نضيف أنه كان يسعى لتخليص علم الكلام من الجدل والمغالطة، ويؤكد هذه الحقيقة تلميذه العلامة الحلي الذي يصف منهجه العلمي بقوله: "ووجدناه [الخواجة هذه الطوسي] راكباً نهج التحقيق، سالكاً جدد التدقيق، معرضاً عن سبيل المغالبة، تاركاً طريق المغالطة (١١٠٠).

### ثالثاً، مميزات المشروع الكلامي للخواجة الطوسي:

الوجه الثالث الذي ذكرنا أننا سنبحث فيه هو مميزات المشروع الكلامي للخواجة الطوسي التي رأينا أنها تميز منظومته الكلامية عن غيرها من المنظومات، على أننا لن نقتصر على كتاب (تجريد الاعتقاد) في هذا البحث بل سنستفيد من مؤلفات الخواجة الطوسي كافة التي تندرج تحت هذا العنوان، والمسائل التي يمكن اعتبارها مميزات منظومة الخواجة الطوسي الكلامية هي:

## 1. مسألة العلم والنظر وشروطها ومنهجها، والدليل العقلي والنقلي:

بحث الخواجة الطوسي "العلم" كموضوع يحوي عدة مسائل، فبدأ بحثه في أقسام العلم فقال:

"العلم إما تصور، أو تصديق جازم، مطابق، ثابت، ولا يُحدّ. ويقتسمان الضرورة والاكتساب (١١٥).

إعتمد التقسيم الجاري في المنطق للعلم، حيث يقسمونه إلى تصور وهو حصول صورة الشيء في الذهن، وإلى التصديق الجازم المطابق الثابت، وهو الحكم اليقيني بنسبة أحد الطرفين إيجاباً أو سلباً. وشرط في التصديق "الجزم" لأن الخالي منه ليس بعلم بل هو "ظن، وشرط "المطابقة" لأن الخالي منها هو "الجهل المركب"، وشرط "الثبات" لأن الخالي منه هو "التقليد"، وأما الجامع لهذه الصفات فهو "العلم". وأكد أن العلم "لا يُعرَف" بقوله "لا يُحدّ وذلك لفرط ظهوره، فإنه من الكيفيات الوجدانية الظاهرة بنفسها، ولأن "غير العلم" إنما يُعلم "بالعلم" فلو علم "العلم" بغيره لزم الدور، ثم اعتبر أن التصور والتصديق ينقسمان إلى الضروري والاكتسابي (١١٠).

بعدها تعرّض للبحث في أقسام العلم، وتوقف العلم على الاستعداد، والمناسبة بين العلم والإدراك، وعلاقة العلم بالعلم بالعلم بالمعلول، ومراتب العلم، وكيفية العلم بذي السبب، وتفسير العقل، والاعتقاد والظن والشك والجهل والنسبة بينهم وبين العلم، إلى أن وصل إلى "النظر وأحكامه"، فقال:

"وكسبي العلم يحصل: بالنظر مع سلامة جزئيه ضرورة، ومع فساد أحدهما قد يحصل ضده، وحصول العلم عن الصحيح واجب (١١٧).

وكان بحثه هنا يدور حول منهج اكتساب العلم، حيث إنه بعد أن قسم العلم إلى ضروري لا يفتقر إلى النظر، وكسبي يفتقر إليه. حدد كيفية حصول العلم الكسبي، فقال: إنه من خلال النظر، وهو: "الانتقال من المطالب أولاً إلى مبادئها التصديقية، ثم من مبادئها إليها، ....

وأيضاً ترتيب تصورات يتوصل بها إلى تصور آخر لم يدخل فيه، ويتقدم ذلك تحليل تصورات إلى مبادئ يتألف منها الحد، أعني الانتقال من المحدود إلى الحد، والحد الجامع للنظر أن يقال: النظر هو الانتقال من أمور حاصلة في الذهن إلى أمور مستعصلة هي المقاصد، والفكر بحسب الاصطلاح كالمرادف للنظر (١٩٠٥)، وهو بذلك كان يرد على من جعل الفكر: أمراً عدمياً وهو الذي يُقال: الفكر تجريد العقل عن الغفلات، أو وجودياً وهو الذي يقال: الفكر هو تحديق العقل نحو المعقول، وهو كما أن الرؤية بالعين يتقدمها النظر إلى المرئي...، فكذلك الرؤية بالعين المقل النظر إلى المرئي...، فكذلك الرؤية بالعين المقل النظر الى المرئي...، فكذلك الرؤية بالعين المقل النظر الله المرئي...، فكذلك الرؤية بالعقل المؤلفة النظر الله المرئي...، فكذلك الرؤية بالعقل الرؤية بالعقل الرؤية بالعقل الرؤية المؤلفة الرؤية المؤلفة الم

ولما كان النظر يتألف من أمور حاصلة في الذهن، كان مشتملاً على جزء مادي وجزء صوري، فالمادي هو المقدمات والصوري هو الترتيب بينها، فإذا سلم هذان الجزآن "بأن كان الحمل والوضع والربط والجهة على ما ينبغي، وكان الترتيب على ما ينبغي، حصل العلم هذا في التصديقات، و إذا كان "الحد مشتملاً على جنس قريب وقصل قريب وقدم الجنس على الفصل، حصل التصور المحدود". وإلى سلامة الجزأين المادي والصوري، كان يشير في عبارته، وقد اختلفت الآراء حول ضرورة حصول العلم عن النظر الصحيح، وقد أكد الخواجة الطوسي ب ضرورة" حصول العلم رداً على هذه الآراء والتوسعة بعرض هذه الآراء خارجاً عن المحال (١٢٠).

بعدها تعرض لشبهة اختلف فيها الأشاعرة والمعتزلة، فبناء على قاعدة الأشعري باعتبار أن لا مؤثر إلا الله "، والعلم بعد النظر حادث محتاج إلى مؤثر: فإذن فالعلم فعل الله تعالى. وليس على الله شيء واجب، فوقوعه غير واجب، وهو أكثري عادي "، كطلوع الشمس كل يوم، وأما المعتزلة، فلما أثبتوا لبعض الحوادث مؤثراً غير الله تعالى، قالوا: بأن كل فعل يصدر عن فاعله بلا توسط شيء آخر، يقولون: إنه حصل منه بالمباشرة، وكل ما يصدر عنه بتوسط شيء آخر، يقولون: إنه حصل منه بالمباشرة، وكل ما يصدر عنه بتوسط شيء أخر؛ يقولون: إنه حصل منه بالتولّد. حيث "قال الأشعري: إن الله يخلق العلم بعد النظر على سبيل إجراء العادة، وليس بممتنع أن لا يخلقه بعده، وقال المعتزلي: إنه يحصل من الناظر بتوسط النظر على سبيل التوليد فهو متولد واجب وقوعه بعد النظر وقوع المعلول بعد العلة التامة "(١٢١)، فقال مستعرضاً رأيه في هذه المسألة: "وحصول العلم عن الصحيح واجب "(٢٢١).

كان أهم الأسس العقائدية لمذهب الإسماعيليين الباطنيين، هو أساس التعليم حيث اعتبروا أنه لا يمكن معرفة الله إلا بوجود معلم، فالإمام "هو الحاكم في [عالم] الباطن ولا يصير غيره عالمًا بالله [تعالى] إلا بتعليمه إياه، ولذلك يسمونهم بالتعليميين، والنبي هو الحاكم في عالم الظاهر، ولا تتم الشريعة التي يحتاج الناس إليها إلا به "(۱۳۳)، وكان عمدة أدلتهم كما قال

الخواجة الطوسي: "وقد اختصر مقدمهم هذا في كلام موجز، وهو قوله: "العقل يكفي أم لاؤ فإن كان يكفي فليس لأحد من الخلق حتى الأنبياء هداية غيره من العقلاء، وإن لم يكف فهو اعتراف بالاحتياج إلى التعليم"، ولهم كلام كثير في إثبات مذهبهم" (١٢١)، ولأهمية هذا الأصل وانتشاره أفرد الغزالي كتاباً في الرد على هذه المسألة بعنوان "القسطاس المستقيم" (١٢٥)، وكان عمدة ردّ المعتزلة والأشاعرة عليهم دليلين: الأول، إن احتياج كل عارف إلى معلم يستلزم حاجة المعلم إلى معلم أخر ويتسلسل. والثاني، إن توقف العلم بصدق المعلم على العلم بتصديق الله تعالى إياه بواسطة المعجزة، فلو توقفت المعرفة بالله تعالى عليه، يؤدي ذلك إلى الدور (٢١٠)، وكان هناك خطورة فيما لو تم اعتبار هذا الردّ أساساً في فهم العلاقة بين تعاليم المعلم وهو بحسب التعريف ينطبق على النبي والإمام عليهم السلام .. حيث إن ذلك كان سيعني الاستغناء عن النبي والإمام – عليهم السام – مطلقاً، وسيكون من لوازم ذلك أنه لن يكون رداً على الإسماعيليين فقط بل كان يعني تقويضاً لأهمية النص الشرعي، بما يمثل من حقيقة دينية. على الرغم من أن الخواجة الطوسي ينفي عقيدة الإسماعيليين بقوله: "ولا حاجة إلى المعام (١٧)، ولكنه يقوم بصياغة محددات بين الرأيين منعاً من التأسيس على نقض المعتزلة المعاردة فقال:

"هم [الاسماعيليون] لا ينكرون استلزام مقدمات إثبات الصانع لنتاتجها. لكن يقولون: هذا وحده لا يجزي ولا تحصل به النجاة، إلا إذا اتصل به تعلّم، لقول النبي ـ صلى الله عليه وآله ـ: "أمرت أن أقائل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله"، وكثير من الناس كانوا يقولون بالتوحيد. لكنّهم لما لم يأخذوا ذلك منه، ما كان يقبل قولهم. وأمثال هذه كثيرة مثل: "قل هو الله أحد . "واعلم أنه لا إله إلا الله"، فأمر بهذا القول وهذا العلم، فإن لم يقبلوا قوله كشرهم، مع أنهم معترفون بوجود الصانع، كما حكى عنهم في قوله عز من قائل: "ولئن سنائتهم من خلق السماوات والأرض ليقولن الله". فلو كانت العقول كافية لقالت العرب: نحن نثبت الصانع بعقولنا، ونعرف توحيده، ولا نحتاج في ذلك إليك.

والحق أن التعليم في المعقولات ليس بضروري، مع أنه إعانة وهداية، وحثٌّ على استعمال العقل، وفي المنقولات ضروري.

والأنبياء ما جاؤوا لتعليم الصنف الأول وحده. بل له وللصنف الثاني، فإن العقل لا يتطرق إلى ما يرشدون إليه (۱۲۸).

بهذا يمكن القول أنه أسس لأصل يحكم العلاقة بين المنقول والمعقول، فهناك معقولات يتم التصديق بها دون الافتقار إلى تعاليم الأنبياء بما هي منقول ديني، مع كونه [عانة وهداية]. وهناك معقولات لا يمكن الوصول إلى حقيقتها الا عبر المنقول الديني حيث إن "العقل لا يتطرق إلى ما يرشدون إليه". وعلى هذا الأساس كان حلّه في مسألة المعاد الجسماني كما أسلفنا ذكره، حيث اعتبر أن مثل هذه المواضيع لا يمكن أن يصل العقل إلى نتيجة فيها. وأكد أهمية الدليل اللفظي بقوله:

"وملزوم العلم دليل، والظن إمارة. وبسائطه [الدليل] عقلية ومركبة، لاستحالة الدور. وقد يفيد اللفظى القطم، ويجب تأويله عند التعارض<sup>-(١٢٩)</sup>.

بدأ الخواجة الطوسي بتصنيف النظر، فالنظر بما هو عملية عقلية إذا كان مستلزماً للعلم كان "دليلاً"، وبحال كان مستلزماً للظن كان "إمارة". إما تكون مقدمتا الدليل ـ (بسائطه) ـ "عقلية"، أو عقلية وسمعية فتكون "مركبة"، ولا تكون "سمعية" لاستلزام ذلك "الدور": لأن "السمعي المحض ليس بحجة إلا بعد معرفة صدق الرسول ـ صلى الله عليه وآله ـ"، فإذن إحدى مقدمات النقليات كلها عقلية، والضابط في ذلك أن "كل ما يتوقّف عليه صدق الرسول ـ صلى الله عليه وآله ـ لا يجوز إثباته بالنقل". وبعد أن أسس ذلك أكد على أن النقل يفيد لقطع فقال: "وقد يُفيد اللفظي القطع": حيث إن البعض اعتبر أن الأدلة اللفظية لا تفيد اليقين. وبعد ذلك وضع قاعدة لمعالجة التعارض فقال: "ويجب تأويله عند التعارض"، وإنما اليقين أصل للنقلي بالتأويل لامتناع العمل بهما أو إلغائهما والعمل بالنقلي وإبطال العقلي لأن العقلي أصل للنقلي، فلو أبطلنا الأصل لزم إبطال الفرع أيضاً (١٣٠٠)، وهو بذلك كان يضع نظاماً وسياقاً بحدود واضحة تتناغم فيه الحقيقة الدينية الواردة من المنقول، مع الحقيقة الفلسفية الواردة من المعقول. بعدها أشار إلى المنهج الواجب اتباعه في الدليل فقال:

"نمم لا بد من الجزء الصوري، وشرطه عدم الغاية وضدُّها وحضورها.

... وهو قياس وقسيماه، فالقياس: اقتراني، واستثنائي،

فالأول: باعتبار الصورة القريبة أربعة. والبعيدة اثنان. وباعتبار المادة القريبة خمسة. والبعيدة أربعة.

والثاني: متصل، ناتجه أمران. وكذا غير الحقيقي المنفصل، وفيه ضعفه.

والأخيران يفيدان الظن.

وتفاصيل هذه الأشياء مذكورة في غير هذا الفنِّ ١٣١٠).

أشار بداية إلى ضرورة ترتيب المقدمات بقوله "نعم لا بد من الجزء الصوري"، حيث يشير بذلك بقوله: "لا بد منه"، ثم أشار إلى شروط النظر وطلب العلم حيث أكد على ضرورة عدم حصول العلم وإلا كان النظر تحصيل الحاصل، ولا أن يكون جهلاً مركباً لأنه لن يطلب العلم. ويجب أن تكون الغاية: أي العلم الإجمالي بالمطلوب حاضراً. والدليل ينقسم إلى ثلاثة أقسام: قياس واستقراء وتمثيل، وإلى الأخيرين أشار بقوله: "وقسيماه".

فبدا أولاً بالحديث عن أقسام القياس "فالقياس اقتراني واستثنائي"، والاقتراني له صور متعددة وأشار إلى أشكاله بقوله: "باعتبار الصورة القريبة أربعة والبعيدة اثنان"، حيث إن الصورة القريبة هو أن يكون الأوسط محمولاً في الكبرى وموضوعاً في الصغرى وهو الشكل الأول، أو محمولاً فيهما فهو الثالث، أو موضوعاً في الكبرى محمولاً في الصغرى وهو الرابع وهو الصورة القريبة، أما بحسب الصورة البعيدة فينقسم إلى حملى وشرطى.

ثم ذكر الأقسام بحسب المادة، فذكر "باعتبار المادة القريبة خمسة والبعيدة أربعة"، حيث إن مقدمات القياس وهي المادة البعيدة أربع هي مسلمات، مظنونات، ومشبهات، ومتخيلات، أما باعتبار المادة القريبة فهو: برهان، وجدل، وخطابة، وسفسطة، وشعر، ثم تحدث عن القياس الاستثنائي فأقسامه المتصل وهو الذي تكون مقدمته الشرطية متصلة، وينتج منه نوعان، أحدهما: استثناء عين المقدم لعين التالي، والثاني: استثناء نقيض التالي لنقيض المقدم، والقسم الثاني المنفصل، وهو ما تكون مقدمته منفصلة، وينتج منه نوعان: أحدهما أن تكون المقدمة غير حقيقية، والثاني: أن تكون حقيقية. فغير الحقيقية ضربان، مانعة الجمع، وينتج قسمان منها: استثناء عين المقدم لنقيض التالي، واستثناء عين المقدم، ومانعة الخاو، وينتج قسمان منها: استثناء نقيض المقدم لعين المقدم لنقيض التالي لعين المقدم. وأما الحقيقية فإنها تنتج أربع نتائج من استثناء عين المقدم لنقيض التالي، وبالعكس. ومن استثناء عين المقدم النافي هذه الأشياء مذكورة في غير هذا الفن "(۱۳۱).

يمكن اعتبار ما ذكره في هذا الإجمال المختصر المركز أنه قد استوعب كل أقسام القياس الصوري، وأضاف إلى ذلك الحضّ على البحث فيها في فنها الأساسي، مع مقدمة عن العلم واعتبار المنطق الصوري هو المنهج المقرر "للنظر"، كل ذلك إقحام وإدماج المنطق الصوري في علم الكلام، وكان من لوازم ذلك جعل المنطق الصوري أحد العلوم الذي يجب دراسته قبل علم الكلام، يُضاف إلى ذلك اقتران كتاب "تجريد العقائد" بكتاب آخر ألفه الخواجة الطوسي في المنطق هو "تجريد المنطق" والذي شرحه العلامة الحلي شارح "تجريد العقائد".

ب . إدخال البرهان الفلسفي إلى المنظومة الكلامية.

كان الحكماء يستدلون على إثبات موجد للعالم بأدلة كانت مبنية على مقدماتهم وكان من

أحد إنجازات الخواجة الطوسي في أنه نقل الدليل الفلسفي على إثبات المبدأ الأول للعالم إلى منظومة علم الكلام، كان المتكلمون يستندون في أدلتهم على إثبات موجد للعالم من خلال إثبات الحدوث، والدليل بصوره المتعددة نقله الخواجة الطوسي في قواعد المقائد على الشكل التالي:

" والمتكلمون ينكرون وجود جواهر غير جسمانية ... ويثبتون أولاً حدوث الأجسام والجواهر. ويستدلون بذلك على إثبات محدثها القديم. ولهم في إثبات حدوث الأجسام طرق:

[الطريقة الأولى]... إن كل جسم لا يغلو من الحوادث، وكل ما لا يغلو من الحوادث فهو حادث، فكل جسم حادث، وهذه الحجة مبنية على إثبات أربع دعاوى: إحداها إثبات وجود الحوادث، والثانية بيان أن كل جسم لا يغلو منها، والثالثة بيان حدوثها جميعاً، والرابعة أن كل ما يغلو من الحوادث حادث. ....

[الطريقة الثانية]... لا يجوز أن يكون جسم من الأجسام أزلياً: لأنه في الأزل أما أن يكون متحركاً أو ساكناً، وكلاهما محال. أما كونه متحركاً فلأن الأزل عبارة عن نفي المسبوقية بالغير، والحركة عبارة عن ثبوت المسبوقية بالغير، فهما لا يجتمعان. وأما كونه ساكناً فمحال لأن السكون مع أنه يقتضي أيضاً المسبوقية بسكون مثله، ليس بواجب الوجود، فإذا كان ممكناً كان مسبوقاً بالعدم. ...

[الطريقة الثالثة]... كل ما سوى الواجب ممكن، وكل ممكن معدث، فكل ما سوى الواجب معدث سواء كان جسماً أو جوهراً أو عرضاً أو غير ذلك ... فهذه طرق المتكلمين في إثبات الصانع (۱۳۳۰).

كان للفلاسفة إشكالات على برهان المتكلمين، أحدها ما أورده العلامة الطباطبائي الذي اعتبر أن البرهان يمكن ترتيبه في أربع مقدمات هي كالآتي:

- ١ ـ الأجسام لا تخلو من الحركة والسكون، وهما حادثان.
- ٢ ـ كل ما يخلو من الحوادث فهو حادث، فالأجسام حادثة.
- ٣ ـ الأجسام تفتقر إلى محدث، لأن كل حادث فهو محتاج إليه.
  - ٤ ـ المحدث غير جسماني دفعاً للدور والتسلسل.

ثم اعترض العلامة الطباطبائي على المقدمة الثانية، وذلك لأن المتكلمين إنما يحصرون التغير في الأعراض فحسب، أما الجوهر الذي تستند إليه تلك الأعراض فهم لا يقولون بلزوم تغيره، وإن تغيرت الأعراض وهذا غير كاف لحدوث الأجسام، لأن تغير الأعراض لا يؤكد تغير محلها وهو الجوهر، نعم تتم الحجة على القول بالحركة الجوهرية التي جاء بها لاحقاً الملا

صدرا(۱۳۱).

كان الدليل الآخر هو دليل أرسطو ومن تابعه من الفلاسفة الطبيعيين حيث يستدلون على وجود "محرك أول" للعالم هو أساس "الحركة"، وهو غير متحرك، وبذلك يستندون على وجود مبدأ أول. كما ذكره الخواجة الطوسي: "والحكماء الطبيعيون أيضاً يستدلون بوجود الحركة على محرك، وبامتناع اتصال المحركات لا إلى نهاية، على وجود محرك أول غير متحرك. ثم يستدلون من ذلك على وجود مبدأ أول (١٣٥).

أما الدليل البديل عن دليل "المتكلمين" ودليل "الحكماء الطبيعيين" كان دليل "الحكماء الإلهيين" الذي بدأ بتقريره "الفارابي" (١٣٦)، ثم قام ابن سينا بتوسيعه والتأكيد عليه حيث ورد في "الإشارات" كالتالي:

كل موجود إذا التفت إليه من حيث ذاته من غير النفات إلى غيره: فإما أن يكون بحيث يجب له الوجود في نفسه. أو لا يكون.

فإن وجب فهو الحق بذاته، الواجب الوجود من ذاته، وهو القيوم.

وإن لم يجب، لم يجز أن يقال: إنه ممتنع بذاته بعدما فرض موجوداً: بل إن قرن باعتبار ذاته شرطاً، مثل شرط عدم علته، صار ممتنعاً، أو مثل شرط وجود علته صار واجباً.

وإن لم يقرن بها شرط. لا حصول علة ولا عدمها، بقي له في ذاته الأمر الثالث، وهو الإمكان: فيكون باعتبار ذاته الشيء الذي لا يجب ولا يمتنع.

فكل موجود: إما واجب الوجود بذاته، أو ممكن الوجود بذاته (١٣٧).

يمكن الإشارة في هذا السياق إلى أن هذه الطريقة مع امتيازها الخاص، أنها كانت بعينها طريقاً لإثبات الصفات الإلهية، حيث استفاد منها ابن سينا في إثبات اسمين من أسماء الجلالة هما "الحق"، و"القيوم". ويعلّق الخواجة الطوسى على ما ورد في الإشارات بقوله:

وأما [الحكماء] الإلهيون فيستدلون بالنظر في الوجود، وأنه واجب أو ممكن، على إثبات واجب، ثم بالنظر فيما يلزم الوجوب والإمكان على صفاته، ثم يستدلون بصفاته على كيفية صدور أفعاله عنه، واحداً بعد واحد.

فذكر الشيخ ترجيح هذه الطريقة على الطريقة الأولى، بأنها أوثق وأشرف وذلك لأن أولى البراهين بإعطاء اليقين هو الاستدلال بالعلة على المعلول، وأما عكسه الذي هو الاستدلال بالمعلول على العلة، فريما لا يعطي اليقين. وهو إذا كان للمطلوب علة لم يعرف إلا بها، كما تبين في علم البرهان، ثم جعل المرتبتين المذكورتين في قوله تعالى: "سنريهم أياتنا في الأفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق أو لم يكف بربك أنه على كل شيء شهيد"، أعنى

الاستدلال بآيات الأفاق والأنفس على وجود الحق. ومرتبة الاستشهاد بالحق على كل شيء بإزاء الطريقتين، ولما كانت طريقة قومه أصدق الوجهين، وسمهم بالصديقين فإن الصديق هو ملازم الصدق-(١٣٨).

لم يثبت هذا الدليل دون إشكالات واجهته، حيث جعل "الشهرستاني" الفصل الثاني من كتابه مصارعة الفلاسفة في الرد على هذا الدليل لإثبات التناقضات في دليل ابن سينا، ومن ثم عمل على نقض وإبطال هذا الدليل (١٣٦)، وقد رد عليه الخواجة الطوسي رافعاً التناقض الموهوم في دليل ابن سينا، محدداً التناقض والقصور الذي وقع فيه في كلام مطولً (١١٠).

تعاقب على هذا البرهان محققون جعلوا الاعتقاد في الألوهية يستند حقاً إليه، باعتباره أفضل ما يمكن لعقيدة إثبات الصانع وعقيدة التوحيد أن تتكنا عليه، وأبرز من مارس هذا الدور الخواجة الطوسي في كتابه (تجريد الاعتقاد)، حيث استفاد من هذا البرهان دون غيره، حيث ذكره كالآتى:

الموجود إن كان واجباً فهو المطلوب، وإلا استلزمه، لاستحالة الدور والتسلسل (١١١).

وكان يريد إثبات وجود المبدأ الأول في هذا الفصل، فأورد هذا الدليل وحده، واكتفى من هذا الدليل بهذا البيان المختصر جداً، وشرح الدليل أن ههنا موجود بالضرورة، فإن كان واجباً فهو المطلوب وإن كان ممكناً افتقر إلى مؤثر موجود بالضرورة، فذلك المؤثر إن كان واجباً فهو المطلوب، وإن كان ممكناً افتقر إلى مؤثر موجود، فإن كان واجباً فالمطلوب وإن كان ممكناً تسلسل أو دار. لم يكن هذا الدليل قبل الخواجة الطوسي "مقبولاً" في كتب الكلام الشيعية، حيث نرى المحقق الحلي (١٤٦) في كتابه "المسلك في أصول الدين (١٤٦)، أما عندما استعرض دليله على وجود البارئ عز وجل فإنه كان ينقل دليل المتكلمين بدون أي تعديل:

" في إثبات العلم بالصائع: والدليل على ذلك:

أن الأجسام محدثة، وكل محدّث فله محدث....

فالجسم هو الطويل العريض العميق،

والجوهر هو الحجم الذي لا ينقسم،

والمحدّث هو الذي لوجوده أول، والقديم عكسه (١٤١).

إذا جننا على مستوى تقويم الدليلين لدى العلامة الحلي وهو العالم الأول على مستوى العالم الشيعي في الطبقة الثانية بعد المحقق الحلي والخواجة الطوسي، وهو الذي كان تلميذ كليهما، نراه في إطار تقويم دليل المتكلمين مع الدليل المساق في تجريد الاعتقاد يقول: "المتكلمون سلكوا طريقاً فقالوا: العالم حادث فلا بد له من محدث، فلو كان محدثاً تسلسل أو

دار، وإن كان قديماً ثبت المطلوب، لأن القدم يستلزم الوجوب، وهذه الطريقة إنما تتمشى بالطريقة الأولى لهذا اختارها المصنف رحمه الله على هذه (١١٥)، ويعود ويؤكد أن دليل الخواجة الطوسي في تجريد الاعتقاد هو: "برهان قاطع أشير إليه في الكتاب العزيز بقوله أولم يكف بربك أنه على كل شيء شهيد"، وهو استدلال لمي (١١٦)، كان من لوازم تأييد العلامة الحلي الدليل الخواجة الطوسي على دليل المتكلمين يعني أن هذا الدليل انتقل إلى علم الكلام.

وكان نقل هذا الاستدلال الفلسفي وهذا الدليل إلى بعوث علم الكلام، كان أمراً له أهمية لأنه كان ينقل معه المقدمات الفلسفية الضرورية لهذا الدليل من جهة، والمصطلح الفلسفي من جهة ثانية، والمنهجية الفلسفية في إثبات صفات مبدأ العالم من جهة ثالثة، وللتدليل على أهمية ذلك ما ذكره المحقق الحلي إلى منهجه في "المسلك في أصول الدين"، ويعتبر أن المنهج الأفضل على مستوى علم الكلام هو منهج متأخري المعتزلة:

أما بعد فإنه لما كان الخوض في تحقيق العقائد من أنفس الفوائد، وأعز الفرائد، وجب على كل ذي فطنة أن يصرف رؤيته إلى استخراج حقائقها، وكما كان ذي فطنة أن يصرف رؤيته إلى استخراج حقائقها، وكما كانت الطرق إلى ذلك مختلفة والوسائل إليه منكّرة ومعرّفة؛ وجب أن نسلك أتمها تحقيقاً، وأوضحها مسلكاً وطريقاً، وهو النهج الذي سلكه متاخرو المتزلة (١٤٢).

بهذه المقارنة يمكننا أن ندرك حجم العمل الذي قام به الخواجة الطوسي في دمج وإدغام الفلسفة في علم الكلام، ولا يجب أن يقتصر تقويمنا أن الخواجة الطوسي باستعماله هذا الدليل يكون قد قام باستعارة دليل أو أكثر من الفلسفة، بل إن جلب هذا الدليل الفلسفي إلى علم الكلام كان يعني جلب النظام الفلسفي بما يحويه من مناهج ومسائل ومقدمات ضرورية لهذا الدليل.

## ج . ضبط المصطلح الكلامي على أساس فلسفي:

"الاصطلاح" في العلم هو اتفاق جماعة من الناس المتخصصين في مجال واحد على مدلول كلمة أو رقم أو إشارة أو مفهوم، وذلك يتم عادةً نتيجة تراكم معرفي وحضاري وممارسات فكرية لمدة من الزمن، ويتبع ذلك محاولة تقنين هذه المعرفة. وتحديد "المفهوم" و"المصطلح" مسألة ضرورية لضبط وتنظيم العملية الفكرية وتنظيم ممارسات الفكر في سياق منهجي بعيداً عن الفوضى وتشتت المفاهيم، ومن أجل صياغة منطق مشترك بين تفاعلات الأفراد وخاصة في المباحث الكلامية والفلسفية يعتبر ضبط "المصطلح" أمراً هاماً للغاية، ولا يغيب عن البال أهمية وجود مرجعية فكرية محددة، تضبط "المصطلح" وتستطيع شرحه وتوسيعه عند الحاحة.

نرى على ضوء هذا إذا درسنا "المصطلح الوارد في "تجريد الاعتقاد" سنرى أن الخواجة الطوسي كان يستفيد من المرجعية الفلسفية للمصطلحات في التعبير عن المسائل الكلامية، بينما لا نرى الشيخ المفيد في "أوائل المقالات"، أو المحقق الحلي في "المسلك في أصول الدين". يستفيد من هذه المرجعية، ويكفي للتدليل على ذلك ما ذكره الشيخ المفيد والمحقق الحلي في تعريف الجوهر والعرض. فقد عرف الشيخ المفيد الجوهر بقوله: "الجواهر عندي هي الأجزاء التي تتألف منها الأجسام، ولا يجوز على كل واحد في نفسه الانقسام "(١٩١٨)، وعرف المحقق الحلي فقال: "الجوهر هو الحجم الذي لا ينقسم "(١٩١١)، وعرف الشيخ المفيد الأعراض في المعاني المفترقة في وجودها إلى المحال "(١٥٠٠)، وعرفها المحقق الحلي فقال: "العرض ما وجد في الجوهر من غير تجاور" (١٥٠١).

أما الخواجة الطوسي فقد عرف الجوهر والعرض على طريقة القسمة المنطقية واستفاد في أطراف القسمة كافة على المصطلحات الفلسفية بقوله: "الممكن إما أن يكون موجوداً في الموضوع وهو العرض، أو لا وهو الجوهر (١٥٥١) أي أن الجوهر هو الموجود الممكن الموجود المستقل، أما العرض فهو الموجود الحال في غيره.

بناءً على ما مرّ يمكن القول: إن أحد أوجه مميزات فكر الخواجة الطوسي هو إدخاله للمصطلح الفلسفي إلى علم الكلام، وسوف نستعرض فيما يلي المصطلحات الواردة في "تجريد الاعتقاد" مع التعريف الذي عرّف به الخواجة الطوسي المصطلح، أو السياق الذي استعمل فيه المصطلح: وذلك ليتبين درجة ضبط المصطلح الكلامي في "تجريد الاعتقاد" وفق المحمدة الفلسفية.

## ١ . الوجود والعدم

"لا شيء أعرف من الوجود ، كل التعاريف فاسدة أما لتوقف التصديق بالتنافي عليه ، او بتوقف الشيء على نفسه ، او إبطال الرسم" .

### ٢ ـ الماهية

"وهي مشتقة عن: "ما هو" وتطلق غالباً على الأمر المتعقل، والذات، والحقيقة".

## ٣ . الوجود الذهني، الوجود الخارجي

والوجود ينقسم الى الذهني والخارجي".

### ٤ . القضية الحقيقية

"والوجود ينقسم الى الذهني والخارجي و الا بطلت [القضية] الحقيقية".

٥. الوجود المطلق والمقيد، والعدم المطلق والمقيد

"الوجود قد يؤخذ على الإطلاق فيقابله عدم مثله، وقد يؤخذ مقيداً فيقابله مثله".

## ٦. التمييز بين المعقولات الأولى والمعقولات الثانية

"الشيئية من المعقولات الثانية، الماهية تطلق على الأمر المتعقل والذات والحقيقة والكل من ثوانى المعقولات، وليست الوحدة والكثرة أمرا عينياً بل هي من ثواني المعقولات.

## ٧ ـ المواد الثلاث (الوجوب، والامتناع، والإمكان)

آإذا حمل الوجود او جعل رابط تثبت مواد ثلاث في أنفسها وجهات في التعقل دالة على وثاقة الربط وضعفه وهي:الوجوب، والامتناع، والإمكان. والبحث في تعريفها كالوجود غير ممكن ".

## ٨ ـ الإمكان الذاتي والإمكان الإستعدادي

"والاستعداد قابل للشدة والضعف ويعدم ويوجد للممكنات وهو غير الإمكان الذاتي".

### ٩ ـ القدم والحدوث الحقيقي

ً والتقدم دائما بعارض: زماني او مكاني او غيرهما فالقدم والحدوث الحقيقيان لا يعتبر فنهما الزمان والا تسلسل".

## ١٠ ـ الواجب الذاتي والغيري

ومن الوجوب الذاتي والغيري، ويستحيل صدق الذاتي على المركب ولا يكون الذاتي جزءٌ من غيره، ولا يزيد وجوده ونسبته عليه".

#### ١١ - الحمل

"والحمل يستدعي اتحاد الطرفين من وجه وتفايرهما من آخر".

# ١٢ . الوجود الذاتي والعرضي

"الوجود قد يكون بالذات، وقد يكون بالعرض. وأما الوجود في الكتابة والعبارة، فمجازي".

# ١٣ ـ واجب الوجود، وممكن الوجود

"قسمة الموجود الى: الواجب والممكن ضرورية، وردت على الوجود من حيث هو قابل للتقييد وعدمه".

## ١٤ - الماهية بشرط لا شيء، الماهية لا بشرط شيء

قد تؤخذ الماهية محذوفاً عنها ما عداها ...، وهو الماهية بشرط لا شيء وقد تؤخذ لا بشرط شيء وهو كلي طبيعي موجود في الخارج".

## ١٥ ـ الكلي الطبيعي، الكلي المنطقي ، الكلي العقلي

وقد تؤخذ الماهية لا بشرط شيء وهو كلى طبيعي موجود في الخارج وهو جزء من

الأشخاص وصادق على المجموع الحاصل منه ومما يضاف اليه والكلية العارضة للماهية يقال له كلى منطقى، وللمركب [كلي] عقلي .

## ١٦ ـ التقابل وأنواعه الأربعة (التناقض، التضاد، الملكة والعدم، التضايف)

"التقابل المتنوع الى أنواعه الأربعة. أعني السلب والإيجاب. و العدم والملكة، وتقابل الضدين وهما وجوديان، وتقابل التضايف... ويقال للأول تناقض ً.

### ١٧ ـ شروط التناقض في القضايا

"ويتحقق [التناقض] في القضايا بشرائط ثمانية. أما [القضايا] المحمورة فيشرط فيها تاسع وهو الاختلاف فيه [أداة الحصر]، فإن الكلية ضد الكلية والجزئيتان صادقتان: وفي الموجّهات عاشر وهو الاختلاف فيها بحيث لا يمكن اجتماعهما صدقاً وكذباً".

## ١٨ ـ العلة والمعلول وأنواع العلل

كل شيء يصدر عنه أمرٌ. إما بالاستقلال او بالانضمام فإنه علة لذلك الأمر، والأمر معلولٌ.

# ١٩ . أنواع العلل (الفاعلية والمادية والصورية والغائية)

وهي [العلة] فاعلية ومادية وصورية وغائية. فالفاعل مبدأ التأثير.... والمحل المتقوم بالحال قابل له ومادة للمركب (أي العلة المادية):... وهذا الحال صورة للمركب وجزء فاعل لمحله وهو واحد (أي العلة الصورية): والغاية علة بماهيتها لعلية العلة الفاعلية (أي العلة الفائدة).

### ٢٠ . الجوهر والعرض

"المكن إما أن يكون موجوداً في الموضوع وهو العرض، أو لا وهو الجوهر".

### ٢١ . العقل المفارق والنفس

"وهو [الجوهر] إما مفارق في ذاته وفعله وهو العقل، او في ذاته وهو النفس: او مقارن".

# ٢٢ ـ المادة والصورة

"وهو [الجوهر] إما مشارق في ذاته وضعله وهو العقل، او في ذاته وهو النفس: او مشارن فإما أن يكون محلاً وهو المادة ، او حالا وهو الصورة" .

#### ٢٣ . النفس

"وأما النفس فهي كمال أول لجسم طبيعي آلي ذي حياة بالقوة".

### ٢٤ ـ الأعراض التسعة

ّ في الأعراض وتنحصر في تسعة ".

#### ٢٥ ـ الكم

ً الأول: الكم فمتصله القار جسم وسطح وخط، وغيره [غير القار] الزمان. ومنفصله العدد . ٢٦. الكيف

الثاني: الكيف ويرسم بقيود عدمية تخصه جملته بالاجتماع وأقسامه أربعة الكيفيات المحسوسة: [وهي] الملموسات، المبصرات، المسموعات، المعطعومات، المشمومات، والكيفيات الإستعدادية و الكيفيات النفسانية [وهي] : العلم، القدرة، الألم واللذة، الإرادة والكراهة، الحياة والصحة والمرض، الفرح والحزن، الغضب، الخوف، الهم، الخجل والحقد .

### ٢٧ . الإضافة

"الثالث: المضاف وهو حقيقي ومشهوري، ويعرض للموجودات أجمع".

٢٨ . الأين (الحركة، السكون، الاجتماع، والافتراق)

"الرابع: الأين وهو النسبة الى المكان وأنواعه أربعة الحركة والسكون والاجتماع والافتراق. والحركة كمال أول لما بالقوة من حيث هو بالقوة".

٢٩ . المتي

"الخامس: المتى وهو النسبة الى الزمان أو طرفه، وهو مقدار الحركة من حيث التقدم والتأخر العارضان لها باعتبار آخر".

## ٣٠. الوضع

"السادس: الوضع وهو هيئة عارضة تعرض للجسم باعتبار نسبتين".

۳۱ ـ الملك

"السابع: الملك وهو نسبة التملك".

٣٢.الفعل

"الثامن: أن يفعل".

٣٢ . الانفعال

"التاسع: وان ينفعل".

د ـ إستحداث بحث مسألة الوجود الذهني:

يرجع البحث في الوجود الذهني إلى بعث العلم والإدراك، وبعث المعرفة، وذُكرت هذه المباحث في أماكن متفرقة في البحوث الفلسفية، فعندما يبحثون مسألة الكيف في الأعراض يقسمونه إلى الكيف الجسماني والكيف النفساني، ويرجعون العلم إلى هذا الكيف النفساني ولا يتجاوز البحث هذا الحد، كما يحتل العلم والإدراك مساحة واسعة من بحث النفس وحالاتها، وكذلك يُبحث العلم والإدراك في محل ثالث في الفلسفة وهو باب العقل والمعقول.

ويعتبر بحث الوجود الذهني، بحثاً في المعرفة، أي أنه بحث في قيمة العلم والمعرفة، وقد حظيت هذه المسألة هو المسألة هو المسألة هو المسألة هو المسألة المسائد وحقيقة المعرفة، وحقيقة المعرفة، وحقيقة العرفة، وحقيقة العرفة، وحقيقة العلم، وحقيقة الوعي، والعلاقة بين العالم والمعلوم، لكي تكون هذه العلاقة ملاكاً للكشف والإدراك.

وتعتبر مسألة الوجود الذهني من المسائل المستحدثة في الفلسفة الإسلامية، فعندما ترجمت الفلسفة اليونانية لم يكن لبحث الوجود الذهني أي أثر، حيث لا نجد هذا البحث في مؤلفات الفارابي، وكذلك في مؤلفات ابن سينا، وإن كانت تحتوي على بحث العلم، ولكن لا يوجد فيها بحث بعنوان "الوجود الذهني"، كما لم يرد هذا البحث لدى السهروردي، ويمكن القول: بأن أول من عنون هذا البحث بهذا العنوان هو الخواجة نصير الدين الطوسي. الذي بحث في المسألة عندما قسم الوجود إلى "الذهني" و"الخارجي" واستدل على "الوجود الذهني" بقوله:

"وهو [الوجود] ينقسم إلى الذهني والخارجي. والا بطلت الحقيقية، والموجود في الذهن إنما هو الصورة المخالفة في كثير من اللوازم" (١٥٣٠).

في هذا البحث كان الخواجة الطوسي يناقش من نفى الوجود الذهني وحصر الوجود "بالخارجي"، واستدل على هذا الوجود من خلال ثبوت ووجود "القضية الحقيقية". وإذا أبطلنا الوجود الذهني" لبطلت هذه القضية القضية الراقال على الوجود الذهني مستفيداً من تقسيم القضايا في المنطق، حيث إن الشيخ الرئيس قام بتقسيم القضايا الحملية إلى: خارجية وحقيقية وذهنية، والقضية الحقيقية هي القضية التي يكون فيها الحكم صادراً على الطبيعة الكلية بغض النظر عن وجود الأفراد في الخارج، مثل قضية "اجتماع النقيضين محال أو قضية "اجتماع النقيضين غير اجتماع الضدين"، وهاتان القضيتان صادقتان بالضرورة، وهنا يرد السؤال على ماذا أصدرنا الحكم ولا وجود لموضوع القضية في الخارج، والقضية صعيحة؟ واستناداً إلى قاعدة "ثبوت شيء لشيء فرع ثبوت المثبت له"، وبما أننا أثبتنا حكماً لهذا الموضوع فهو ثابت إذن، وهو لم يثبت في الخارج، فهو ثابت في الذهن حكماً، وهذا ما أشار له الخواجة الطوسي بقوله: "وإلا لبطلت [القضية] الحقيقية (۱۰۵۰).

تطرح المسائل الفلسفية بدايةً بشكل بسيط، ثم تتوسع وتتشعب بسبب الخلاف والحوار حولها، وقد تطور البحث حول مسألة "الوجود الذهني" بعد الخواجة الطوسي، من خلال النقاش والجدل خلال الفترة الزمنية المحصورة بين عصري الخواجة الطوسي وعصر الفيلسوف الميرداماد" (وفاة ١٠٤١هـ)(١٠٥١)، حتى غدت باباً مستقلاً وموضوعاً يبحث براسه في المؤلفات الفلسفية بعد هذا العصر وخاصة لدى الفيلسوف الشهير الملا صدرا (وفاة ١٥٠٠هـ)، ولا زالت كذلك في كتب المتأخرين(١٥٧).

# ه . رأيه في وجود الجواهر المجردة (العقل الفعال):

لم يؤيد الخواجة الطوسي كثيراً القول بوجود الجواهر المجردة، أو العقل الفعال، كما كان يذهب الفلاسفة قبله، وفي نفس الوقت لم ينف وجودها. وقد ناقش هذه المسألة في سياق بعثه في هذه المسألة لموضوع "امتناع صدور أكثر من واحد عن الواحد"، حيث ذكر ذلك على الشكل التالى:

أما العقل، فلم يثبت دليل على امتناعه. وأدلة وجوده مدخولة، كقولهم: الواحد لا يصدر عنه أمران، ولا سبق لمشروط باللاحق في تأثيره أو وجوده، وإلا لما انتفت صلاحية التأثير عنه لأن المؤثر هاهنا مختار (۱۹۸).

ونفى جماعة من المتكلمين وجود جواهر مجردة و احتجوا بأنه لو كان هاهنا موجود ليس بجسم ولا جسماني لكان مشاركاً لواجب الوجود في هذا الوصف، فيكون مشاركاً له في ذاته. وأشار إلى عدم كون ذلك دليلاً على الامتناع في بداية قوله: "لم يثبت دليل على امتناعه".

وساق الخواجة الطوسي دليل من أثبت وجوده على الشكل التالي الواحد لا يصدر عنه أمران عيث أن الواجب تعالى واحد فلا يكون علة للمتكثر، فيكون الصادر عنه واحداً، ولا يخلو هذا الواجد من أن يكون جسماً أو مادة أو صورة أو عرضاً أو عقالاً، ثم أورد الأدلة على نفي الجميع ما عدا الأخير، ونفى أن يكون المعلول الأول جسماً بقوله: الواحد لا يصدر عنه أمران ونفى أن يكون مادة بقوله: ولا لما انتفت ملاحية التأثير عنه حيث إن المادة منتفية الفاعلية: بل هي جوهر قابل ولا تصلح للفاعلية، ونفى أن يكون صورة بقوله: ولا سبق لمشروطاً، حيث إن الصورة مفتقرة في فاعليتها وتأثيرها إلى المادة، لأنها تؤثر إذا كانت موجودة مشخصة، وإنما تكون كذلك إذا كانت مقارنة للمادة، ولو كانت الصورة هي المعلول الأول لكانت مستغنية في عليتها عن المادة وهو محال.

ثم نفى أن يكون المعلول الأول نفساً بقوله: "ولا سبق لمشروط [أي النفس] باللاحق [أي الجسم] في تأثيره"، حيث إن النفس إنما تفعل بواسطة البدن، فلو كانت هي المعلول الأول لكانت علة لما بعدها من الأجسام فتكون مستفنية عن فعلها عن البدن وهو محال.

ثم نفى أن يكون عرضاً بقوله 'ولا سبق لمشروط باللاحق في وجوده'، حيث إن العرض محتاج في وجوده إلى الجوهر، ظو كان المعلول الأول عرضاً لكان علة للجواهر كلها، فيكون السابق مشروطاً في وجوده باللاحق وهو باطل بالضرورة، فتعيّن أن يكون الأول عقلاً.

وبعد أن ذكر أدلة إثبات أن المعلول الأول عقلاً نفى ذلك، لأنه إنما يلزم ذلك لو كان المؤثر موجباً، أما إذا كان مختاراً فلأن المختار تتعدد آثاره وأفعاله، ولا لزوم بالحصر بالمعلول الواحد (١٥٩١).

# خلاصة تقويمية لمشروع الخواجة الطوسي الكلامي:

كان لطبيعة علم الكلام الأثر الأبرز في بروز اختلافات كبيرة بين المتن الكلامي للشيخ المفيد و للخواجة الطوسي. حيث كان هناك اختلافات هامة على مستوى الغاية والهدف والمسائل في كل من أوائل المقالات وتجريد الاعتقاد". وكانت الظروف والبيئة التي عاش فيها كل منهما الأثر الأبرز في صياغة المتن الكلامي لكل منهما كما أسلفنا ذكره. ففي حين استوعب الشيخ المفيد الكثير من المسائل التي أصبحت ضمن متون أصول الفقه، نرى الخواجة الطوسي يستوعب معظم مسائل الإلهيات بالمعنى الأخص ـ التي كانت ورودها محصوراً في المتون الفلسفية ـ في متنه الكلامي.

أما على مستوى المنهج، فكان الشيخ المفيد يهتم بالمقارنة بين الآراء المذهبية والفكرية بين مختلف علماء المذاهب الإسلامية وبين علماء المذهب نفسه وذلك على مستوى المسائل التفصيلية، وكانت لفته مميزة ببساطتها ووضوحها وسلاستها انسجاماً مع غاية الكتاب، ولنفس السبب ـ روح وغاية الكتاب ـ لم يكن معنياً بالاستدلال على النتائج التي وصل إليها، في حين كان الخواجة الطوسي ينظم مسائل كتابه ضمن ناظم منهجي محدد، وكانت صياغته للمسائل شديدة الاختصار وموجزة للغاية بلغة اصطلاحية فلسفية، وخلال ذلك كان يستدل على النتائج ضمن منهجية واضحة، ولكنه لم يكتف بمنهج واحد بل استفاد من عدة مناهج كما سبق وذكرنا، وكان الميز في ذلك أنه أقحم المنطق كمنهجية استدلالية لعدد لا بأس به من المسائل الكلامية. لكل ما مرّ مع المسائل التي تعتبر مميزات في فكر الخواجة الطوسي، يمكننا الذهاب مع ما ذكره العلامة مرتضى مطهري بقوله: إن الخواجة الطوسي قرّب الكلام إلى حد كبير إلى أسلوب الحكمة البرهانية [بعد أن كان جدلياً] وفي فترات لاحقة فقد الكلام أسلوبه الجدلي كلياً، وانضوى تحت لواء الحكمة البرهانية "(١٠٠٠).

هل كان مشروع الخواجة الطوسي تقريب الفلسفة إلى علم الكلام، أم تقريب علم الكلام إلى الفلسفة، وهل يمكن التمييز بين المشروعين أم أنهما مشروعٌ واحد. في إطار هذه المتابعة يمكننا أن نقول إنهما مشروعٌ واحد، حيث نرى في رسالة تقسيم الحكمة ـ التي أسلفنا ذكرها في الباب الثالث -، الخواجة الطوسي يدمج أربعة "أصول من مباحث الحكمة الطبيعية"، و"أصول وفروع العلم الإلهي" كافة، في "تجريد الاعتقاد". يمكن أن يعتبر البعض أن هذا يؤيد الرأي القائل: بأنه كان يقرب علم الكلام إلى الفلسفة، ولكننا إذا عدنا إلى نفس الرسالة التي كان يقسم فيها أبواب الحكمة، نراه عندما يصل إلى "أقسام العلم الإلهي" يدمج "المنقول" ضمن "أقسام الحكمة" حينما يقول:

"وفروعه العلم الإلهي:

الأول: البحث عن كيفية الوحي، وصيرورة المعقول محسوساً حتى يرى النبي الملك ويسمع كلامه وتعريف الإلهامات وتعريف الروح الأمين.

الثاني: علم المعاد الروحاني، وأن الجسماني لا يستقل العقل بإدراكه وتحقيقه، وبسطت الشريعة الحقة المصطفوية ذلك، وأما العقل فقد أثبت سعادة وشقاوة للنفوس البشرية بعد مفارقتها اللدن" (۱۲۱۱).

وبالتالي فإنه يقحم علم الكلام ومسائله ضمن أقسام الحكمة، وبذلك يمكن القول: إنه لا فرق بين المشروعين عند الخواجة الطوسى.

يمكن أن يقول البعض: إن مشروع الخواجة الطوسي يُعد استكمالاً لإرهاصات دخول الفلسفة إلى علم الكلام الذي بدأ مع "الغزالي" الذي شرع أبواب العلوم الشرعية أمام المنطق كمنهج مقبول للوصول إلى الحقيقة، ولمشروع الفخر الرازي الذي أدخل المسائل الفلسفية في مسائل الكلام، وهو المشروع الذي يمكن اعتباره السلف الأكثر قرياً لمشروع الخواجة الطوسي، ويتبين هذا المشروع بشكل واضح، في كتابه الذي اشتهر "بالمحصل"، أما اسمه الكامل فهو: "محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من العلماء الحكماء والمتكلمين"، حيث نرى عنوان مشروع الفخر الرازي من عنوان هذا الكتاب من جمع الحكماء والمتكلمين جنباً إلى جنب في متن كلامي، ويؤكد أن "المحصل" هو متن كلامي في مقدمته بقوله:

أما بعد فقد التمس مني جمع أفاضل العلماء وأماثل الحكماء أن أصنف لهم مختصراً في علم الكلام، مشتملاً على أحكام الأصول والقواعد، دون التفاريع والزوائد، فصنتفت لهم هذا الختصر "(۱۱۲).

ويتضح هذا المشروع من خلال تحليل مضمون الأركان (١٣٣)، التي قسم لها مسائله، حيث نرى أن الفكرة الرئيسية في الركن الأول هي توضيح المواد الفلسفية المتعلقة بعلم الكلام. ففي المقدمة الأولى تعرض للعلوم الأولية وحاول التمييز بين التصور والتصديق، ثم أشار إلى أنواع التعريف المنطقى، ثم انتقل إلى التصديق وفيه الضروري والمكتسب. وبحث في المقدمة الثانية،

كيفية إنتاج العلم، واعتبر أن النتيجة في القياس الأرسطي تلزم من المقدمتين لزوماً ضرورياً. وعالج في الركن الثاني تقسيم المعلومات والموجودات، وكانت مقدمات تمهيدية نقدية في معاني الوجود والواجب والإمكان والقدم والحدوث عند الفلاسفة والمتكلمين، وفيها ناظر الفلاسفة وخالفهم في كثير من الأمور، وكذا ناقش المعتزلة في بعض مفاهيمهم. ويعلق الدكتور سميح دغيم حول منهج الفخر الرازي:

والحقيقة أن المسائل الكثيرة التي عولجت في الجزء الأول من الركن الثاني (الموجود والمعدوم) كانت تمهد الإقامة نوع من التوازن بين طروحات المتكلمين وطروحات الفالاسفة. باعتبار أنها ليست مخالفة لبعضها البعض بالإطلاق. وفي هذا محاولة لتأسيس أصوليات الفكر الكلامي على مرتكزات فلسفية ..... فيصع القول: إنه حاول إشادة ميتافيزياء سليمة لعلم الكلام تختلف عن ميتافيزياء الفلاسفة بالمضمون وتتنق معه بالشكل والمنهج العقلي (١٦٤).

وهذه الملاحظة التي ذكرها الدكتور سميح دغيم هامة للغاية في تحديد منهجية الفخر الرازي، وهي أنه حاول إشادة ميتافيزياء "تختلف عن ميتافيزياء الفلاسفة بالمضمون وتتفق معه بالشكل". هذا المشروع هو ما واجهه الخواجة الطوسى في "نقد المحصل".

بناءً لملاحظة "الدكتور دغيم" و"لنقد المحصل" يمكن تحديد الاختلاف بين مشروع الغزالي والفخر الرازي من جهة، ومشروع الخواجة الطوسي من جهة ثانية، حيث إن الخواجة الطوسي قام بإشادة علم كلام يتفق مع الفلسفة بالشكل والمنهج العقلي، دون أن يضحي بثوابت المسائل والمضامين الكلامية ودون أن ينسف آليات التفكير الفلسفية، وحاول أن يدمج في هذا العلم "المنقول" و"المعقول" مع احتفاظ كل منهما بمجاله الحيوي من الدلالات والمعطيات وآليات الاستدلال.

يمكن اعتبار مشروع الخواجة الطوسي في استكمال دمج الفلسفة ضمن علم الكلام، صار مشروعاً حيوياً على مستوى دراسة الفلسفة. فبدخول الفلسفة والمنطق إلى علم الكلام، صار لهما الشرعية المطلوبة لدراستهما، وهو الأمر الذي كان له الأثر البارز في دخول فلسفة ابن سينا إلى الحوزة الشيعية على يد تلميذ الخواجة الطوسي العلامة الحلي، الذي شرح الإشارات والتنبيهات، وشرح تجريد الاعتقاد مع ما كان يعنيه هذا الشرح من دخول كافة لوازم المتن إلى الشرح. وعلى مستوى الأشاعرة أصبح "تجريد الاعتقاد" مورداً للشرح والقبول خصوصاً في غير أبحاث الإمامة التي تعرضت للنقد والرد من قبلهم. هذا القبول للفلسفة كان له ردة فعل سلبية لدى آخرين خصوصاً في منطقة بلاد الشام ومصر، التي شهدت مشروعاً مضاداً للفلسفة والمنطق كان على رأسه المحدث "بن الصلاح الشهرزوري" (١٥٠٠) (٧٧٠ - ١٤٢

هـ) وهو المعاصر للخواجة الطوسي. يفتي بحرمة دراسة وتدريس الفلسفة والمنطق فيقول:

الفلسفة أسُّ السفه والانحلال، ومادة الحيرة والضلال، ومثار الزيغ والزندقة، ومن تفاسف عميت بصيرته عن محاسن الشريعة المطهرة، المؤيدة بالحجج الظاهرة والبراهين الباهرة، ومن تلبّس بها تعليماً و تعلماً قارنه الخذلان والحرمان، واستحوذ عليه الشيطان، وأي فن أخرى من فن يُعمي صاحبه، ويُظلم قلبه عن نبوّة نبينا محمد (صلعم) كلما ذكره الذاكرون...

وأما المنطق فهو مدخل الفلسفة، ومدخل الشر شير. وليس الاشتغال بتعليمه وتعلمه مما أباحه الشارع، ولا استباحه أحد من الصحابة والتابعين والأثمة المجتهدين والسلف الصبالح وسائر من يُقتدى به من أعلام الأمة وسادتها، وأركان الأمة وقادتها، قد برأ الله الجميع من معرّة ذلك وأدناسه، وطهرّهم من أوضاره،

وأما استعمال الاصطلاحات المنطقية في مباحث الأحكام الشرعية فمن المنكرات المستبشعة، والرقاعات المستحدثة، وليس بالأحكام الشرعية، والحمد لله، افتقار إلى المنطق أصلاً، وما يزعمه المنطقي للمنطق من أمر الحد والبرهان، فقعاقع أغنى الله عنها كل صحيح الذهن، لا سيما من خدم نظريات العلوم الشرعية، ولقد تمت الشريعة وعلومها، وخاض في بحر الحقائق والدقائق علماؤها، حيث لا منطق ولا فلسفة ولا فلاسفة.

ومن زعم أنه يشتغل مع نفسه بالمنطق والفلسفة لفائدة يزعمها، فقد خدعه الشيطان ومكر به، فالواجب على السلطان أن يدفع عن المسلمين شر هؤلاء المياشيم، ويخرجهم عن المدارس، ويبعدهم، ويعاقب على الاشتغال بفنهم، ويعرض من ظهر عنه اعتقاد عقائد الفلاسفة على السيف أو الإسلام، لتخمد نارهم ويمحي آثارها وآثارهم، يستر الله ذلك وعجّله، ومن أوجب هذا الواجب عَزَلُ من كان مُدرّس مدرسة من أهل الفلسفة والتصنيف فيها، والإقراء لها: ثم سجنه والزامه منزله، وإن زعم أنه غير معتقد لعقائدهم، فإن حاله تكذّبه، والطريق في قلع الشرع قلع أصوله، وانتصاب مثله مدرّساً من العظائم جملة، والله تعالى ولي التوفيق والعصمة وهو أعلم (٢١٦).

أصبحت هذه الفتوى وثيقة يعتمد عليها خصوم المنطق والفلسفة. ولن ننسى أن هذه الفتوى موجهة كذلك ضد كل من "الغزالي" و"الفخر الرازي". وكانت البيئة مهيئة لهذه الفتوى. ويستبين ذلك ما جرى على سيف الدين الآمدي (١٥١-٣٦ هـ)، الذي كان أول اشتغاله حنبلي المذهب، ثم انتقل إلى مذهب الشافعي، وكان عالماً مشهوراً. وجاء إلى القاهرة وتولى تدريس العلوم الشرعية المعتادة، واشتهر بذلك شهرة كبيرة. إلا أنه اضطهاد أصطهاداً منشؤه اشتغاله

بالدراسـات الفلسفية والمنطق خصوصاً. مع أنه لم يكن في تدريسه يدرس شيئاً من العلوم الفلسفية، فقد أُتهم بأنه فاسد العقيدة، يقول بالتعطيل، ويذهب مذهب الفلاسفة. وكُتب محضرٌ بذلك ووقع عليه الكثيرون، وأعلنوا فيه استباحة دمه. فهرب إلى الشام ودُعي للتدريس بإحدى مدارس دمشق. ولكنه عزل من بعد، لاتهامه بما يشبه ما أتهم به من قبل(١٦٧).

استكمل مشروع مواجهة دراسة الفلسفة والمنطق عدة علماء يمكن ذكر تاج الدين السبكي (وفاة ٧٧١هـ) (١٦٨٨)، منهم، وهو الذي يتخذ إزاء الفلسفة موقفاً مملوءاً بالعداوة ويتخذ الموقف نفسه إزاء المتأخرين من المتكلمين الذين مزجوا كلامهم بكلام الفلاسفة. ويوافق موافقة تامة وبدون شرط على ما أفتى به "جماعة من أثمتنا ومشيختنا ومشيخة مشيختنا، بتحريم الاشتغال بالفلسفة"، على حد تعبيره، ولعل تقي الدين بن تيمية الحنبلي الكبير (وفاة ٢٧٩هـ)، كان في موقفه إزاء هذه المسألة التي نحن بصددها منسجماً مع هذه البيئة، فهو كان عدواً للفلسفة، وهذا الرأي العدائي في الفلسفة وارد في معظم مؤلفاته العديدة، وله رسالة خاصة عنوانها "الرد على عقائد الفلاسفة". وكتب كتاباً عنوانه "نصيحة أهل الإيمان في الرد على منطق اليونان"، ولخصه المحدث المشهور الإمام جلال الدين السيوطي ( ١٤٠ ـ ١٩٩١هـ)، الذي يذكر أنه اشتغل في بداية طلبه للعلم بالمنطق ثم ألقى الله كراهيته في قلبه، فتركه لذلك ولفتوى ابن الصلاح الشهرزوري. ويذكر أن الله عوضه عنه بعلم الحديث، وله في ذلك مؤلف سماه "القول المشرق في تحريم الاشتغال بالمنطق"، ومؤلف آخر يُسمى "صون المنطق والكلام عن فن المنطق والكلام والكلام والكلام والكلام والكلام والفلام عن فن المنطق والكلام والكلام والنطق والكلام عن فن المنطق والكلام والنطق والكلام عن فن المنطق والكلام والنطق والكلام عن فن المنطق والكلام والكلام المنطق والكلام عن فن المنطق والكلام المنطق والكلام عن فن المنطق والكلام المنطق والكلام المنطق والكلام عن فن المنطق والكلام المنطق والكلام المنطق والكلام المنطق والكلام المنطق والكلام المنطق والكلام (١١٩٠١هـ)

بعد هذا الاستعراض للمشروع الجديد في الرد على الفلسفة والمنطق وتحريم دراستهما، يمكن فهم أهمية مشروع الخواجة الطوسي، الذي لم يقم بالرد على مشروع نقد الفلسفة الذي سبقه فقط، بل تجاوز ذلك عندما عمل على دمج الفلسفة في علم الكلام، هذا التجاوز كان عندما أعطى التبرير الشرعي لتدارس الفلسفة ومناهجها وآلياتها العقلية. وقيمة هذا التجاوز أنه استطاع أن يرد على مشروع نقد الفلسفة المعاصر له والذي استمر لفترة طويلة بعده، وهو بذلك استطاع أن يحفظ استمرار دراسة الفلسفة في المناطق الخارجة عن تأثير الفقهاء والمحدثين السالفين الذكر.



# العرفان عند الخواجة الطوسي:

#### لحة موجزة عن العرفان والتصوف:

مدخل:

يمتاز العرفاء عن سائر طبقات العلماء في الحضارة الإسلامية بكونهم أسسوا فرقة اجتماعية لها أعرافها وتقاليدها الخاصة، لذا يتم الحديث عنهم على مستويين: المستوى الإجتماعي والمستوى الثقافي. فعندما يُذكرون كفرقة اجتماعية يتم الحديث عنهم بكونهم "المتصوفين"، وعلى المستوى الثقافي يُذكرون بكونهم "العرفاء" (١٧٠)، ولعل من أوائل المسائل التي ينبغي طرحها عند دراسة العرفان هي: هل أن العرفان الإسلامي هو علم مثل الفقه والأصول والتفسير والحديث؟. أي من العلوم التي أخذ المسلمون أسسها وموادها الأصلية من الإسلام، ووضعوا لها قواعد وضوابط وأصولاً؟. أم أنه من قبيل الطب والرياضيات التي وفدت إلى العالم الإسلامي من الخارج، وبلغت الرشد والتكامل في أحضان الحضارة الإسلامية. من أوائل من عالج هذه المسألة كان ابن خلدون الذي أكد أن التصوف من العلوم الحادثة ولكن أساسه موجود ضمن النصوص الإسلامية بقوله: "علم التصوف من العلوم الشرعية الحادثة في الملة. وأصله أن طريقة هؤلاء القوم لم تزل عند سلف الأمة وكبار الصحابة والتابعين ومن بعدهم طريقة الحق والهداية (١٧٠).

يوافق الباحثون أمثال: مرتضى مطهري وسيد حسين نصر على النتيجة التي قررها ابن خلدون في اعتبار التصوف من العلوم الحادثة مع كون موادها الأصلية ناشئة من الإسلام (۱۷۲)، ويؤكدون أننا نرى الكثير من هذه المواد في حياة وأحوال وكلمات ومناجاة الرسول الأكرم صلى الله عليه وآله الحافلة بالمؤثرات المعنوية والإلهية، والمليئة بالإشارات العرفانية، وكانت أدعيته الكثيرة مورداً لاستشهاد العرفاء واستنادهم اليها (۱۷۳۰)، وأمير المؤمنين علي ـ عليه السلام ـ الذي يكاد أهل العرفان والتصوف يجمعون أن مأثوراته وكلماته التي وصلتهم كانت مصدر إلهام معنوي ومعرفي لهم (۱۲۲)، والأدعية الإسلامية وخصوصاً الأدعية الواردة عن أثمة الشيعة، مثل دعاء كميل، والمناجاة الشعبانية، ودعاء أبي حمزة الثمالي وأدعية الصحيفة السجادية (١٧٥)، ويُشير العلامة الطباطبائي إلى نقطة يعتبر لها أهمية في هذا البحث، حيث يشير إلى أن وجود التصوف بين الأمم التي سبقت الإسلام من أهل الكتاب كالنصارى وغيرهم والوثنية من البرهمانية والبوذية وغيرها، ووجود من يسلك هذه الطريقة حتى اليوم، مع كونها طريقة موروثة من أسلافهم، لا يعني أن نشأة التصوف لدى المسلمين هو محض استيراد لهذه المنظومة السلوكية الفكرية، حيث إن السبب في وجود الزهد لدى هذه الطوائف، بما يعني كون الزهد أصلاً للتصوف ينشأ بشكل تلقائي من دين الفطرة، ومتى ما شاع أمر الدين بين أمة من الأمم فإن الزهد ينشأ (١٤٧).

إن الأصل العام في التصوف والعرفان هو: "العكوف على العبادة والانقطاع إلى الله تعالى والإعراض عن زخرف الدنيا وزينتها والزهد فيما يقبل عليه الجمهور من لذة ومال وجاه والانفراد عن الخلق في الخلوة للعبادة (١٧٧)، ويعتقد العرفاء أن باطن الشريعة هو طريق والانفراد عن الخلق في الخلوة للعبادة (١٧٥)، ويعتقد العرفاء أن باطن الشريعة هو طريق يسمونه "الطريقة"، وآخر هذا الطريق هناك "الحقيقة" أي التوحيد الحقيقي وهو الأمر الذي ينشده العارف ويصل إليه بعد الوصول إلى مقام الفناء بخلاصه من نفسه وأنانيته. وتوحيد العارف يعني طي الطريق والوصول إلى مراتب التوحيد لا تخلو من نوع من الشرك". ويعتبر العرفاء أن الوصول إلى هذه المرحلة من التوحيد "ليس من عمل العقل والفكر، بل هو من عمل القلب والمجاهدة، والسير والسلوك، وتصفية النفس وتهذيبها". لذا يمكن القول إن العارف يعتقد بثلاثة أشياء: الشريعة، والطريقة، والحقيقة، وأن "الشريعة وسيلة أو غشاء للطريقة، وأن الطريقة وسيلة أو غشاء للحقيقة الكمال الإنساني، والحصول على حقائق المعارف، هو الورود في الطريقة (١٧٠).

يذكر السيد حيدر الآملي في معرض التمييز بين "الشريعة والطريقة والحقيقة" بأن: "الشريعة عبارة عن تصديق أقوال الأنبياء قلباً، والعمل بموجبها، والطريقة عن تحقيق أفعالهم وأخلاقهم، والقيام بها وصفاً، والحقيقة عن مشاهدة أحوالهم ومقاماتهم كشفاً (١٨٠٠)، ويُعرّف عبد الرزاق الكاشاني الطريقة بأنها "السيرة المختصة بالسالكين إلى الله من قطع المنازل والترقي في المقامات (١٨٠١)، أما بحسب العلامة الطباطبائي فهي "ارتياض بالشريعة للحصول على الحقيقة (١٨٠٠)، ويعاضد هذا التقسيم كما يرى السيد حيدر الآملي القول المنسوب للنبي محمد صلى الله عليه وآله: "الشريعة أقوالي، والطريقة أفعالي، والحقيقة أحوالي (١٨٢٠)، وقام السيد حيدر الآملي وفق هذا المنحى بتأليف كتاب خاص بعنوان "أسرار الشريعة وأطوار

الطريقة وانوار الحقيقة ، تحدث فيه عن أصول الدين الخمسة وفق فهم أهل الشريعة، وفهم أهل الشريعة، وفهم أهل الطريقة، وفهم أهل الحقيقة معتبراً أنها مستويات ثلاثة بالفهم. ثم تحدث عن فروع الدين مبتدئاً بالطهارة الوضوء، الفسل، والتيمم ، ثم العبادات الصلاة، الصوم، الزكاة، الحج، والجهاد ، معتبراً أن هناك ثلاثة مستويات في روح هذه الفروع: الأول لأهل الشريعة والثاني لأهل الطريقة والثالث لأهل الحقيقة (١٨٤).

#### المسار التاريخي،

كانت الصفة الملازمة للأنقياء من الصحابة هي الزهد"، وقائمة الزهاد من شيعة الإمام علي علي علي علي السلام علي السلام علي الربيع بن خيثم" عامل الإمام عليه السلام على الربي و تقزوين" أول الزهاد الكوفيين، وكان أويس القرني" (وفاة سنة ١٣٣) يوصف بأنه أحد النساك العباد، وكان كُميل بن زياد" (المقتول سنة ٨٣ هـ على يد الحجاج) عامل الإمام علي عليه السلام على ولاية "هيت" و"عانات" و"آمد" أحد الزهاد المشهورين، وكان "خباب بن الأرت ناسكاً من النواحين البكائين، وكان "سعيد بن جبير" (المقتول سنة ٩٤هـ على يد الحجاج) زاهداً مع أنه تولى القضاء في زمن الحجاج، على الرغم من وجود هذه الثلة من الزهاد في العصور الأولى، يُسلّم الباحثون أنه لم يكن في صدر الإسلام ولا في القرن الأول جماعة يعرفون "بالعرفان" أو "التصوف" بين المسلمين (١٨٥٥).

اختلف الباحثون في تحديد أول من تسمّى بالصوفي وتدور أخبارهم في هذا الشأن حول ثلاثة من الزهاد الكوفيين: الأول هو "جابر بن حيان" وهو تلميذ الإمام جعفر الصادق عليه ثلاثة من الزهاد الكوفيين: الأول هو "جابر بن حيان" وهو تلميذ أول من دُعي بالصوفي عقبات للسلام ـ ولكن سيرته مجهولة التفاصيل لذا دون إثبات كونه أول من دُعي بالصوفي عقبات كبيرة. أما الثاني فهو "أبو هاشم الكوفي" (المتوفى سنة ١٥٠هـ)، الذي يروى عنه أنه كان يلبس لباساً طويلاً من الصوف كفعل الرهبان ويقول عنه "سفيان الثوري": "لولا أبو هاشم ما عرضت دقائق الرياء"، وهو أول من بنى صومعة "خانقاه" للصوفية في الرملة في فلسطين. والثالث هو "عبدك الصوفي" أو "عبد الكريم" (المتوفى في بغداد سنة ٢١٠هـ)، ويروى أنه زعيم فرقة تعتقد بأن "الدنيا كلها حرام محرم، لا يعل الأخذ منها إلا القوت من حيث ذهب أئمة العدل، ولا تحل الدنيا إلا بإمام عادل وإلا فهي حرام، ومعاملة أهلها حرام، فحل لك أن تأخذ من القوت من الحرام من حيث كان "(١٨٠).

يبدأ تاريخ التصوف الفعلي من 'الحسن البصري' (المتوفى سنة ١١٠ هـ)، ولم يعرف باسم الصوفي إنما يُعد من الصوفية لأنه ألَّف كتاباً باسم 'رعاية حقوق الله' يمكن أن يُعد أول كتاب في التصوف. ولأن نفس العرفاء ينهون بعض مشيخة طرائقهم إلى الحسن البصرى ومنه إلى الإمام علي ـ عليه السلام . (۱۸۷)، ويعتبر ابن خلدون أن نشأة التصوف في القرن الثاني الهجري ليست تطوراً طبيعياً لنسق من المعرفة الدينية بل هي ردة فعل عندما "فشا الإقبال على الدنيا في القرن الثاني وما بعده [حينما] جنح الناس إلى مخالطة الدنيا، إختص المُقبلون على العبادة باسم الصوفية والمتصوفة -(۱۸۸)، ولكون الزهاد من الصحابة هم السلف الطبيعي للمتصوفين، ونظراً إلى أن أكثر الزهاد من الصحابة ينتسبون إلى الإمام علي ـ عليه السلام ـ، انتسب معظم المتصوفة إلى الإمام على ـ عليه السلام ـ،

لم يدلِ المتصوفة في أول أمرهم بآرائهم إلا شفاها من خلال العلاقة المباشرة والدراسة الشخصية للمريد لدى الأستاذ. لكن بعد القرن الثالث الهجري بدأ نظم الكتب والرسائل (١١٠)، وأثناء القرن الرابع من الهجرة، بدأ التصوف يعبّر عن نفسه في كتب تعليمية ضخمة مثل "اللمع لأبي نصر السراج، و كتاب التعرّف" للكُلاباذي، وكشف المحجوب للهويجري، و قوت القلوب لأبي طالب المكي، و "الرسالة القُشيرية"، وفي هذا القرن كتب الخواجة عبد الله الأنصاري الذي يعتبر "من أهم المؤلفين الصوفيين" والذي كان كتابه أمنازل السائرين" موضوعاً لكثير من الدراسات والشروح عبر القرون (١١١)، وكانت المسائل والمباحث في علوم التصوف تنمو مع مرور الزمن، ثم أصبح ينقسم إلى: عرفان نظري وعرفان عملي عند المتأخرين. وضموا في العرفان النظري المباحث التي تدرس مسائل الوجود؛ وعملوا على إنشاء نظام ولسفي يعمل على تفسير الوجود، أي تفسير وجود الله والعالم والإنسان، وبذلك كانت مسائل هذا العلم مشتركة مع الفلسفة. أما العرفان العملي فإنهم ضموا المسائل التي تبحث حول كيفية سلوك الطريق، وبذلك أصبح يشبه علم الأخلاق، من خلال الاشتراك بتحديد ما ينبغي فعله المدود).

هذا وأعتبر علماء المسلمين أن هناك ثلاثة طرق للمعرفة الدينية: فكانت الطريقة الأولى هي الاكتفاء بظاهر النص الديني واعتباره هو الكاشف عن الحقيقة، أما الطريقة الثانية فكانت عبر البحث العقلي، والطريقة الثالثة عبر تصفية النفس. وقد أخذ بكل طريقة من الطرق طائفة من علماء المسلمين (۱۹۲۳)، نتيجة لذلك اختلف أصحاب هذه الطرق حول التفاضل بين هذه الطرق وأيها أقرب للوصول إلى الحقيقة التي تستكين اليها النفس. فعلى الرغم من تأثر بعض الفلاسفة أمثال "جابر بن حيان" و "أبي حيان التوحيدي" و "إخوان الصفا" بالمؤثرات الصوفية، فقد كانت هناك معارضة في أوساط كل من المتكلمين والفقهاء، معارضة أثبتت تزايد قوتها في القرن الخامس من الهجرة عندما استولى السلاجقة على الحكم مع قيام مشروعهم السياسي ـ الفكري، ولكن في غمرة تلك الظروف ظهر "أبو حامد الغزالي"

على المسرح ليمنع التصوف الصفة الشرعية في الأوساط الفقهية الرسمية (١٩١٠)، ونشأ تيار ضمّ جماعة متنوعة من العلماء مختلفي المشارب والخلفيات الفكرية. حاولوا تارة أن يوفقوا بين الفلسفة والعرفان "كأبي نصر الفارابي" و"السهروردي" صاحب الإشراق و"صائن الدين محمد تركة". وطوراً بين الظواهر الدينية والعرفان "كابن عربي" و"عبد الرزاق الكاشاني" و"ابن فهد الحلي" و"الشهيد الثاني" و"الفيض الكاشاني". وتارة أخرى بين الظواهر الدينية والفلسفة "كالقاضي سعيد القمي" وغيره، في حين كان مسعى البعض الآخر أن يوفق بين الجميع "كابن سينا" في تفاسيره وكتبه و"صدر المتألهين الشيرازي" في كتبه ورسائله (١٩٥٠).

ونظراً لكون الشيخ الرئيس ابن سينا من الفلاسفة أولاً، ومن أصحاب الاتجاه الذي كان يسعى للتوفيق بين النسق العقلي البرهاني مع النسق الكشفي الشهودي الناتج عن السير والسلوك. ونظراً لما سبق ذكره حول شخصية الخواجة الطوسي الفكرية والتي تؤكد أنه يصدر عن جماعة الفلاسفة ومن المنافحين الأشداء عن الفلسفة السيناوية، كان من المستحسن أن تتم مقارنة نتاجه العرفاني بنتاج ابن سينا العرفاني. لذا كان الاختيار أن تتم مقارنة ما كتبه الخواجة الطوسي مع ما كتبه ابن سينا، لتحديد موقعية فكر الخواجة الطوسي مع ما كتبه ابن سينا، لتحديد موقعية فكر الخواجة الطوسي العرفاني.

# المقارنة بين "أوصاف الأشراف" للخواجة الطوسي و"الإشارات والتنبيهات" لابن سينا،

أحد جوانب نتاج ابن سينا المتعدد الوجوه، هو الجانب العرفاني. فقد ألّف ابن سينا، ـ رغم أنه لا زال يعتبر رمز الفلاسفة المشائين في مقابل الإشراقيين ـ، في أخريات أيامه رسالة بعنوان "منطق المشرقيين" وهي مقدمة لكتاب أوسع يقول فيها: إن كتبه الفلسفية المشائية الشهيرة كـ "الشفاء" و"النجاة" لا تخرج عن كونها كتابات ظاهرية قُصد بها عوام الناس، وهو بصدد إيضاح الفلسفة المشرقية التي تتفق مع حقيقة فكره ورأيه الفلسفي، وللأسف لم تصلنا هذه الكتابات والرسائل. ولكن وردت آثار أخرى لابن سينا تشير بكل وضوح إلى أنها تتفق مع ما أسماه "فلسفة الخواص"، مثل الأنماط الثلاثة الأخيرة من "الإشارات والتبيهات" التي وضع فيها عدداً من المبادئ الأساسية للتصوف، ويُضاف اليها رسالته "في العشق"، والقصص الثلاث الرمزية "حي بن يقظان"، "رسالة الطير"، و "سلامان وأبسال". وتعتبر الأنماط الثلاثة الأخيرة من "الإشارات والتبيهات" النتاج الأساس في التعبير عن آراء ابن سينا العرفانية فيما وصلنا من كتبه، لذلك وقع الخيار عليها للمقارنة مع نتاج الخواجة الطوسي(١٩٠١).

يمكن القول: إن للخواجة الطوسي أثرين أساسيين يُعبران عن آرائه في العرفان أو

التصوف، الأول شرحه على قسم التصوف في "الإشارات والتبيهات"، وهو يوازي المتن نفسه إن لم يكن أكبر منه، والأثر الثاني هو كتاب "أوصاف الأشراف". ولا يمكننا أن نعتبر شرحه على الإشارات معبراً عن رأيه الشخصي بشكل واضح، حيث إن منهجيته في الشرح هو تبيين مقصود المتن دون معارضته، نعم يمكن اعتبار نصه كاشفاً عن رأيه حيث يخالف المتن كما مر معنا. لذلك ونظراً لكون "أوصاف الأشراف" المتن الخاص به سوف يكون هو النص الذي نقارن على أساسه.

## التمييزبين (العرفان العملي) و(الأخلاق في الحكمة العملية):

سبق أن ذكرنا أن العرفان العملي يشبه الأخلاق من ناحية كونه يبحث "عما ينبغي عمله"، وعرّف العالامة الطباطبائي علم الأخلاق بأنه: "الفن الباحث عن الملكات الإنسانية المتعلقة بقواء النباتية والحيوانية والإنسانية، وتمييز الفضائل منها من الرذائل ليستكمل الإنسان بالتحلي والاتصاف بها سعادته العلمية، فيصدر عنه من الأفعال ما يجلب الحمد العام، والثناء الجميل من المجتمع"(۱۹۷۷)، وههنا يطرأ السؤال هل هناك فرق بين "علم الأخلاق" وبين "العرفان العملي"؟. وبحال كان هناك فرق واختلاف ما هي طبيعته؟. وما هي الميزات التي تختص بها "الأخلاق" ويمتاز بها "العرفان العملي"؟. وتعتبر الإجابة عن هذه الأسئلة هامة لتحديد النسق المعرفي الذي ينتمي إليه العرفان العملي" عنهاك معالجتان من معاصرين يبحثان فيهما الميزات بين "العرفان العملي" و"الأخلاق" بصيغتها الحكمية، الأولى "للعلامة الطباطبائي". أما الثانية فهي "للشهيد مطهري". إعتبر العلامة الطباطبائي أن هناك ثلاثة مسالك في تهذيب الأخلاق:

■ المسلك الأول: تهذيبها بالغايات الصالحة الدنيوية، والعلوم والآراء المحمودة عند الناس كما يقال: إن العفة وقناعة الإنسان بما عنده والكف عما عند الناس توجب العزة والعظمة في أعين الناس والجاه عند العامة، وإن الطمع يوجب ذلة النفس المنيعة.... وهذا المسلك هو المعهود الذي رُتب عليه علم الأخلاق، والمأثور من بحث الأقدمين من يونان وغيرهم فيه.

■ المسلك الثاني: تهذيبها بربطها بالغايات الأخروية، وقد كثر ذكرها في كلامه تعالى كقوله سبحانه (إن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة) التوبة ـ ١١١ . وقوله تعالى: (إن الظالمين لهم عذاب أليم) إبراهيم ـ ٢٢ . وأمثالها كثيرة على اختلاف فنونها. فهذه الآيات ونظيرها تؤدي إلى إصلاح الأخلاق بالغايات الشريفة الأخروية، وهي كمالات حقيقية غير ظنية يتسبب فيها إلى إصلاح الأخلاق. وهذا هو المسلك في إصلاح الأخلاق وفق طريقة الأنبياء، ومنه شيء كثير في القرآن، وفيما ينقل إلينا من الكتب السماوية.

■ أما المسلك الثالث فهو مخصوص بالقرآن الكريم لا يوجد في شيء مما نقل إلينا من تعاليم الأنبياء الماضين سلام الله عليهم أجمعين، ولا في المعارف المأثورة من الحكماء الإلهيين، وهو تربية الإنسان وصفاً وعلماً باستعمال علوم ومعارف لا يبقى معها موضوع الرذائل، وبعبارة أخرى إزالة الأوصاف الرذيلة بالرفع لا بالدفع. وذلك كما أن كل فعل يراد به غير الله سبحانه فالغاية المطلوبة منه إما عزة في المطلوب يطمع فيها، أو قوة يخاف منها ويحذر عنها، لكن الله سبحانه يقول: (إن العزة لله جميعاً) [يونس \_ 70]. ويقول: (أن القوة لله جميعاً) [ابقرة \_ 170]. والتحقق بهذا العلم الحق لا يبقى موضوعاً لرياء ولا لسمعة، ولا خوفاً من غير الله، ولا رجاء ولا رغبة إلى غيره، وإيمان الإنسان بهذه الحقائق وتحققه بها يوجب سقوط جميع الأشياء ذاتاً ووصفاً وفعلاً عنده عن درجة الاستقلال، فهذا الإنسان لا يمكنه أن يريد غير وجهه تعالى، ولا أن يخضع لشيء، أو يخاف أو يرجو شيئا، أو يلتذ أو يبتهج بشيء، أو يركن إلى شيء أو يتوكل على شيء أو يسلم لشيء أو يفوض إلى شيء، غير وجهه تعالى، وبالجملة لا يريد ولا يطلب شيئاً إلا وجهه الحق الباقى بعد فناء كل شيء.

ثم يصل إلى خلاصة مفادها أن المسلك الأول مبني على العقائد العامة الاجتماعية في الحسن والقبح والمسلك الثاني مبني على العقائد العامة الدينية في التكاليف العبودية ومجازاتها، والمسلك الثالث مبني على التوحيد الخالص الكامل الذي يختص به الإسلام على مشرعه وآله أفضل الصلاة والسلام (١٩٨٠).

أما الشهيد مطهري فكانت مقاربته تختلف بنحو ما إذ اعتبر أن التفاوت بين العرفان العملي وبين الأخلاق يتلخص بنقاط هي التالية:

■ العرفان يبحث في مجال علاقة الإنسان بنفسه وبالعالم وبالله، وعمدة نظره منصبة على علاقة الإنسان بالله، في حين أن الأنظمة الأخلاقية كافة لا ترى ضرورة للبحث في هذه السالة.

■ السير والسلوك العرفاني جارٍ ومتحرك، على خلاف الأخلاق فهي ساكنة، مستقرة. بمعنى أنه في العرفان ينطلق الحديث من نقطة ابتداء ومقصد محدد، ومن منازل ومراحل يجب على السالك طيها بالترتيب للوصول إلى المنزل النهائي،

■ روح الإنسان في نظر العارف أشبه بالنبتة والطفل كمالها في النمو والرشد يجب أن يتم طبق نظام مخصوص. بينما في الأخلاق يكون الحديث صرفاً عن فضائل مثل الصدق والاستقامة والعدالة والعفة و...، فالروح في نظر الأخلاق أشبه بالدار التي يجب تزيينها بسلسلة من الزينات والرسوم والألوان، فلا حاجة فيها إلى ترتيب خاص.

■ العناصر الروحية في علم الأخلاق معددة بالمعاني والمفاهيم التي توضعها غالباً، أما العناصر الروحية العرفانية فهي أوسع بكثير وأشمل. في علم السير والسلوك العرفاني، يتجه الحديث إلى سلسلة من الحالات والمستجدات القلبية المتعلقة بـ "سالك طريق" واحد لتأخذ بيده خلال المجاهدة وطي الطرق، ولكن الناس الآخرين لا نصيب لهم من هذه الحالات والمستجدات (١٩١١).

إذا درسنا "الإشارات والتنبيهات" نرى أن الشيخ الرئيس لم يتعرض لمباحث الحكمة العملية، وكذلك لم يتعرض للباحث الحكمة العملية، وكذلك لم يتعرض للفرق بين الأخلاق وبين العرفان العملي، لكنه ميّز في طيات بحثه بين نمطين من العلاقة بالله سبحانه وتعالى: بين نمط "العارف" وبين "غير العارف"، وبحث في تميز العارف عن غيره بقوله:

"المعرض عن متاع الدنيا و طيباتها يخص باسم "الزاهد" والمواظب على فعل العبادات... يخص باسم "العابد"، والمنصرف بفكره إلى قدس الجبروت، مستديماً لشروق نور الحق في سره يخص باسم "العارف" وقد يتركب بعض هذه مع بعض.

الزهد عند غير العارف معاملة ما، كأنه يشتري بمتاع الدنيا، متاع الآخرة. وعند العارف تتزه ما، عما يشغل سره عن الحق، وتكبر على كل شيء غير الحق.

والعبادة عند غير العارف معاملة ما، كأنه يعمل في الدنيا لأجرة بأخذها في الآخرة، هي الأخرة، هي الأجروالثواب. وعند العارف رياضة ما، لهِمُهِ وقوى نفسه المتوهمة والمتخيلة ليجرها بالتعويد عن جناب الغرور، إلى جناب الحقّ (٢٠٠).

وعندما يتحدث عن حركة السالك إلى الله يتحدث عن حركة تمتد من مبدأ إلى مقصد كما سيرد أدناه. وإذا درسنا ما أورده الخواجة الطوسي نراه يعتبر في رسالته "أقسام الحكمة" السالفة الذكر \_ أن الحكمة العملية تنقسم إلى ثلاثة أقسام: علم الأخلاق، وعلم المنزل، وعلم السياسة. وبحث هذه الأقسام الثلاثة في الحكمة العملية عندما كتب فيها كتابه "أخلاق ناصري" (٢٠١)، وميز بين الحكمة العملية وبين العرفان العملي في "أوصاف الأشراف"، حيث اعتبرهما مجالين للبحث، حينما قال:

أبني بعد تحرير الكتاب الموسوم بالأخلاق الناصرية في بيان الأخلاق الكريمة والسياسات المرضية على طريقة الحكماء الماضين، أردت أن أرتب مختصراً في سير الأولياء، أهل الحقيقة وقاعدة سالكي الطريقة (٢٠٦).

ونرى الشهيد مطهري فيما أورده عن "دينامية العرفان العملي"، يؤيد ما أورده الخواجة الطوسي في مقدمة "أوصاف الأشراف"، حيث قال: وينبغي أن يعلم أن كل جزء من الحركة غير الجُزء الآخر: والآخر مسبوق بجزء منها. ومستعقب بجزء، كذلك كل حال من أحوال السالك، واسطة بين فقدان سابق وفراق لاحق في حال فقدان السابق كانت تلك الحال مطلوبة، وفي حال الفراق مهروباً منها، فحصول كل بقياسه إلى ما تقدم كمال، وحال التوجه إليه مطلوب، كما قال النبي صلى الله عليه وآله: "من استوى يوماه فهو مغبون"، وإليه الإشارة بقولهم "حسنات الأبرار سيئات المقرين" (١٠٠٠).

وهنا نرى تشابها كبيراً في التمييز بين الأخلاق والعرفان العملي لدى كل من الشيخ الرئيس والخواجة الطوسي، فكلاهما لم يتعرضا للأخلاق ضمن بحوث العرفان العملي. وكلاهما تطابقا بشكل كبير مع تقرير كل من السيد الطباطبائي والشهيد مطهري حول مميزات كل من العرفان العملي والأخلاق. فعدم تعرض الشيخ الرئيس "لمسلك الحكماء الماضين" أو للأخلاق كفرع من الحكمة العملية في الإشارات وتعرضه للبحث في العرفان العملي هو أمر يؤكد تمييزه بين المنهجين. وهذا يتطابق مع بحث الخواجة الطوسي الذي يؤكد الاختلاف بين منهجين، بنص واضح، حيث اعتبر المنهج الأول هو "الأخلاق على طريقة الحكماء الماضين"، والمنهج الثاني هو "سير الأولياء".

#### المقارنة على مستوى أسباب القيام بالسير والسلوك:

كان النمط الثامن من الإشارات بعنوان "في البهجة والسعادة"، وذكر فيه ابن سينا وفق منهجه في تقسيم أبحاثه "إشارة" واحدة، و سبعة عشر "تنبيهاً"، و"تذنيبا" واحداً. بحث فيها العناوين التالية:

- اللذات الحسية والباطنية ونوعها وطبيعتها، ليصل إلى نتيجة مفادها "أن اللذات الباطنة مستعلية على اللذات الحسية"، واللذات الباطنة مشتركة بين الإنسان والحيوان. أما اللذات العقلية فهي خاصة بالإنسان وهي أشد وأكمل من اللذات الباطنية.
- تعريف اللذة وهي "إدراك ونيل لوصول ما عند المدرك، كمال وخير، من حيث هو كذلك"، وضده الألم. ثم بحث بنسبية الخير والشر بحسب القياس للقوى النفسية.
- علاقة اللذة بالكمال، فكما أن اللذة هي إدراك كمال خيري، فكذلك كل مستلذ به فهو سبب كمال يحصل للمدرك وهو بالقياس إليه خير. وكمال الجوهر العاقل: "أن تتمثل فيه جلية الحق الأول، قدر ما يمكنه أن ينال منه ببهائه الذي يخصه".
- أسباب الغفلة عن الشوق إلى الكمال الملائم أو التألم لحصول ضده. وكونها ترجع إلى نفس الإنسان بما يلحق من انفعالات وهيئات تلحق بها لمجاورتها للبدن.
- حصول اللذة العليا وإختصاصها بالعارفين المنزهين الذين وضع عنهم درن مقارنة البدن،

وهذا الالتذاذ قد يحصل وهم في أبدانهم.

■ إبتهاج الأول بذاته، "لأنه أشد الأشياء إدراكاً لأشد الأشياء كمالاً، الذي هو بريء عن طبيعة الإمكان العدم وهما منبعا الشر ولا شاغل له عنه". التمييز بين العشق والشوق، وكون الأول والتالين من خُلص أوليائه القديسين، شوق كونه يعبر عن نيل شيء وفوات شيء، أما المراتب الأخرى فهم عشاق مشتاقون. أما الدرجة الدنيا فهم "أصحاب النفوس المغموسة في عالم الطبيعة المنحوسة" (۲۰۱).

أما الخواجة الطوسي فلم يبحث هذه المسألة بالشكل الموسّع الذي بحثه الشيخ الرئيس، لكنه تعرّض لأسباب السير والسلوك بشكل موجز في مقدمة كتابه بقوله:

لا ريب أن من نظر في وجوده وأحواله، علم أنه محتاج إلى غيره.

وكل محتاج إلى غيره فهو ناقص في نفسه.

وإذا علم نقصان نفسه، انبعث في باطنه شوق إلى كماله، يدعوه إلى طلبه.

فيحتاج في ذلك الطلب إلى حركة يُسميها أهل الطريقة "السلوك" "(٢٠٥).

وهنا نرى تطابقاً على مستوى الغاية من السلوك وأنه كمال مطلوب للنفس، وشروط السلوك العلم بالنقصان ووجود الكمال، وعدم الشوق لا يعني عدم الحاجة بل هو غفلة وعدم معرفة. ولكنهما يختلفان حيث كان تأسيس الشيخ الرئيس للوصول إلى طلب الكمال هو طلب اللائمة للذات العاقلة والتي يتميز بها الإنسان عن غيره، واعتبار كل لذة هي كمال، فالوصول إلى أكبر لذة يستلزم الوصول إلى أكبر كمال. أما الخواجة الطوسي فكان تأسيسه على أن النظر في الأحوال واستشعار النقص الذاتي والحاجة، هو الباعث على طلب الكمال.

### المقارنة على مستوى مبادئ السير والسلوك،

اعتبر ابن سينا أن أول درجات حركة العارفين هي "الإرادة" (٢٠٠١)، وعرفها بأنها: "الرغبة في اعتلاق العروة الوثقى "(٢٠٠٧)، هذه الرغبة تنشأ من خلال التصديق الجازم مع سكون النفس، إما من خلال الاستبصار "باليقين البرهاني" الناتج عن القياس البرهاني، أو من خلال الإيمان المستفاد من قبول قول أئمة الدين المؤدي إلى سكون النفس "إلى العقد الإيماني". هذه الرغبة تؤدي إلى أن "يتحرك سيره إلى القدس لينال من روح الاتصال"، وهو بذلك يصبح "مريداً"، وهذه "الإرادة" تصاحب وتلازم السالك من المبادئ إلى حتى النهايات، بعدها تحدث عن الشوق فقال: "الشوق هو الحركة إلى تتميم هذا الابتهاج، إذا كانت الصورة متمثلة من وجه.... فكل مشتاق فإنه قد نال شيئاً ما، وفاته شيء ما،.... ومثل هذا الشوق مبدأ حركة ". وملازمة للسير والسلوك من البداية حتى المنتهي مردد).

أفرد الخواجة الطوسي بابين وتناول بالتفصيل ما أوجزه ابن سينا. الأول هو: "الباب الأول في مبدأ الحركة وما لا بد منه". والثاني هو: "الباب الرابع في ذكر أحوال تقارن السلوك حتى الانتهاء إلى المقصد". كان الباب الأول في ستة عناوين هي: "الإيمان، الثبات، النية، الصدق، الانامة، والاخلاص" (۲۰۱):

■ الإيمان: "الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون (٢٠٠٠)، وهو "في الشريعة تصديق جميع ما عُلم ضرورة أن النبي أمر به". وعلامة الإيمان، "أن يعلم ويقول ويضعل ما أُمر به من العلم والقول والفعل". وللإيمان مراتب، مرتبة من الأدنى إلى الأعلى كالآتى: الإيمان باللسان، الإيمان الناتج عن تقليد، الإيمان بالغيب، مرتبة كمال الإيمان.

■ الثبات: "يُثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة"(٢١١). وهي "حالة ما لم تقارن الإيمان لم تحصل طمأنينة النفس التي هي شرط الكمال".

■ النية: "قل إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين"(٢١٢)، وهي "القصد" والقصد" واسطة بين العلم والعمل، لأنه لو لم يعلم لم يقصد إلى الفعل. وهو "مبدأ السير والسلوك"، وينبغي أن تكون النية "مشتملة على طلب القربة إلى الحق تعالى"، و"النية بمنزلة الرح، والعمل بمنزلة الجسد".

■ الصدق: "يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وكونوا مع الصدقين (٢١٣)، "والمراد منه هنا، الصدق في القول والفعل والنية والعزم والوعد وتمام الأحوال العارضة له"، والصديّق هو "الذي صار صدقه في هذه الأمور ملكة له".

■ الإنابة: "وأنيبوا إلى ربكم وأسلموا له "(۱۳۱)، وهي الرجوع إلى الله تعالى والإقبال عليه وتكون بثلاثة أشياء: في الباطن بدوام التوجه إلى الله والطلب بأفكاره وعزائمه التقرب إليه تعالى، وفي القول بدوام ذكر الله وذكر نعمه ومقربي حضرته، وفي الأعمال الظاهرة بالالتزام بأحكام الشرع تقرباً إلى الله تعالى وطلباً لمرضاته.

■ الإخلاص: "وما أُمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين (٢١٥)، وهو "أن ما يفعله السالك ويقوله إنما يضعله ويقوله إنما الإخلاص هو "الإغراض" وهو أن يمزج غرضاً آخر يفرضه كعب الجاء والمال وحسن الذكر أو الطمع بثواب الآخرة أو النجاة من عذاب الله تعالى وجميعها تكون من باب "الشرك الخفي".

أما الباب الرابع فكانت عناوين فصوله: "الإرادة، الشوق، المحبة، المعرفة، اليقين، السكون"(٢١٦):

- الإرادة: "واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهه (۲۷۰)، وهي مشروطة بثلاثة أشياء هي: "الشعور بالمراد، والشعور بالكمال الذي يحصل بالمراد، وغيبة المراد"، وعندما يكون المراد من الأمور التي لا يمكن الوصول إليها إلا بالمشقة فإنها تحدث حالة في "المريد" تسمى "الشوق" ويكون قبل الوصول، وإذا كان الوصول بالتدريج، فإذا حصل منه أثر يسمى ذلك الأثر "محبة".
- الشوق: "وليعلم الذين أوتوا العلم أنه الحق من ربك فيؤمنوا به فتُخبت له قلوبهم (٢٦٨)، وهو: "الإحساس بلذة المحبة الملازمة لفرد الإرادة وممزوجة بألم الفراق، وعندما يصل إلى مطلوبه "تخلص له لذة نيل الكمال من شائبة الألم وينتفى الشوق.
- "المحبة" ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يحبونهم كحُبّ الله والذين آمنوا أشد حباً لله (٢١٩)، وهي: "الابتهاج الذي يشعر به المحب لحصول كمال أو تخيل حصول كمال مظنون أو محقق وهي "قابلة للشدة والضعف"، وتختلف عن الإرادة والشوق بأنهما ينتفيان عند الوصول التام أما المحبة فإنها تزداد.
- المرفة: "شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم قائماً بالقسط لا إله إلا هو العزيز الحكيم ((۱۲۰)، وهي مراتب "أدناها مرتبة المقلدين، وهم بمنزلة من سمع أن في الوجود شيئاً هو النار بصفاته المميزة. ومتوسطة مرتبة أهل النظر والبرهان وهم بمنزلة من وصل إليه دخان النار وعلم أنه أثر لا بد له من مؤثر. وأعلى منها مرتبة المؤمنين بالغيب وهم بمنزلة من أحس بأثر من حرارة النار بسبب مجاورتها. وأعلاها مرتبة العارفين وهم بمنزلة من شاهد النار وبتوسط نورها يشاهد الموجودات، فلهم "المعرفة الحقيقية ويسمون "أهل اليقين"، ولهم مراتب.
- اليقين: "وبالآخرة هم يُوقنون "(۱۳۱)، ومراتبه كما جاءت في التنزيل علم اليقين" وهو بمنزلة من يشاهد النار بتوسط نورها، و"عين اليقين" بمنزلة من يعاين جرم النار المفيض للنور، و"حق اليقين" بمنزلة معاينة جرم النار في كل ما يلاقيها حتى تتمحي هويته ويبقى صرف النار.
- السكون: "الذين آمنوا وتطمئن فلوبهم بذكر الله ألا بذكر الله تطمئن القلوب<sup>(۲۲۲)</sup>، وهو نوعان: الأول لخواص "أهل النقصان، وهو مقدمة السلوك، الذي يخلو صاحبه من المطلوب والكمال ويسمى "غفلة"، والثاني لخواص "أهل الكمال، لحصوله عند الوصول إلى المطلوب ويسمى "اطمئناناً"، والحالة بينهما تسمى "الحركة والسير والسلوك".

رغم الفارق بالإيجاز عند ابن سينا، والتفصيل عند الخواجة الطوسي، نرى توافقاً على

مستوى مبادئ السير، حيث إن الأول اعتبر أن "التصديق الجازم مع سكون النفس" هو المبدأ "للإرادة". و الخواجة الطوسي اعتبر "الإيمان، الثبات، النية، الصدق، الإنابة، والإخلاص" بما هم معبرين عن التصديق الجازم مقدمة "للإرادة". ولا ضرق بين جوهر الرأيين إلا بالإيجاز والتفصيل. أما "الإرادة" وهي بحسب ابن سينا "رغبة" وبحسب الخواجة الطوسي هي "شوق" قبل الوصول، و"معبة" عند حصول الأثر وكلاهما اعتبرها ملازمة للسالك من البداية حتى النهاية، وهذه الإرادة هي عنوان أساسي لدى كليهما. أما على مستوى الفارق بين البحثين فهو مستوى الإيجاز الذي تعرض فيه ابن سينا لهذا المبحث، والتفصيل الذي استعرض به الخواجة الطوسي المبحث نفسه.

#### المقارنة على مستوى كيفية السير والسلوك؛

ذكر ابن سينا أن "المريد" حتى "ينال من روح الاتصال" يعتاج إلى "الرياضة" وهي متوجهة إلى ثلاثة أغراض، نوردها مع شرح الخواجة الطوسي وهي(٢٢٣):

■ الأول: "تنحية ما دون الحق عن مستن الإيثار". وهو إزالة الموانع الخارجية بحسب تفسير الخواجة الطوسى، ويعين عليه:

- الزهد الحقيقي، وهو التنزه عما يشغل السر عن الحق.
- الشاني: "تطويع النفس الأمارة، للنفس المطمئنة، لتنجذب قوى التخيل والوهم، إلى التوهمات المناسبة للأمر القدسي" وهو إزالة الموانع الداخلية. ويعين عليه:
  - العبادة المشفوعة بالفكرة.
- "الألحان المستخدمة لقوى النفس المُوقِّعة لما لُحِّن به من الكلام موقع القبول من الأوهام". وفائدتها بالذات وبالعرض، بالذات أن النفس تقبل عليها فتذهل عن استعمال القوى الحيوانية، وبالعرض أنها توقع الكلام المقارن لها موقع القبول في النفس إذا كان باعثاً على الكمال.
  - "نفس الكلام الواعظ، من قائل ذكي، بعبارة بليغة، ونغمة رخيمة، وسمت رشيد".
- الثالث: "تلطيف السر للتنبه" وهو عبارة عن تهيئة السر لأن تتمثل فيه الصور العقلية بسرعة، ولأن ينفعل عن الأمور الإلهية المبهجة للشوق والوجد بسهولة بحسب تفسير الخواجة الطوسى. ويعن عليه:
  - "الفكر اللطيف"، حيث إن هذا الفكر يفيد هيئة النفس لإدراك المطالب بسهولة.
- "العشق العفيف، الذي يأمر فيه شمائل المعشوق، ليس سلطان الشهوة". وقد اعتبر الخواجة الطوسي أن العشق ينقسم إلى: حقيقي وهو عشق الأول، ومجازي ينقسم إلى:

نفساني وحيواني، والمجازي النفساني الذي يجعل النفس لينة شفيقة ذات وجد ورقة منقطعة عن الشواغل الدنيوية، وبذلك يكون الإقبال على المشوق الحقيقي أسهل.

ثم اعتبر أن العرفان مبتدئ من أربعة أشياء، إعتبرها الخواجة الطوسي أنها هي نفسها درجات "التزكية" أو "التخلية" نورد العناوين الأربعة لابن سينا مع شرح الخواجة الطوسي عليها وهي(٢٢١)؛

■ "تفريق" وهو من المبالغة من الفرق وهو الفصل بين شيئين، وهما ذات العارف وجميع ما يشغله عن الحق.

■ و"نفض" وهو نفض آثار تلك الشواغل كالميل والالتفات إليها عن ذاته تكميلاً لها بالتجرد عما سوى الحق.

■ و"ترك" وهو ترك توخى الكمال لأجل ذاته.

■ و"رفض" وهو رفض العارف ذاته بالكلية.

بعد أن ذكر الخواجة الطوسي في الباب الأول "مبدأ الحركة وما لا بد منه"، بدأ الحديث في الباب الثاني حول "إزالة العوائق وقطع الموانع من السير والسلوك"، وتحدث في الباب الثالث حول "السير والسلوك في طلب الكمال، وبيان أحوال السالك". وضم الباب الثاني البحث عن: "التوبة، الزهد، الفقر، الرياضة، المحاسبة والمراقبة، التقوى" بالتفصيل التالي(٢٠٠٠):

■ التوبة: "وتوبوا إلى الله جميعاً أيها المؤمنون لعلكم تفلحون "(٢٣٦)، وهي "الرجوع عن المعصية"، وهي ثلاث مراتب: توبة العامة وهي عن ترك الواجب وفعل الحرام، وتوبة الخاصة وهي ترك المستحب وفعل المكروم، وتوبة أخص الخاصة وهي عن الالتفات إلى غير الحق. وذكر تفاصيل شروط كل من مراتب التوبة في حديث مفصلً.

■ الزهد: "ولا تمدن عينيك إلى ما متعنا به أزواجاً منهم زهرة الحياة الدنيا لنفتتهم فيه ورزق ربك خير وأبقى "(٢٣٧)، وهو "ضد الرغبة"، و"الزاهد لا يرغب في مطلوب يفارقه عند موته". وفي الحقيقة الزاهد الذي لا يكون زهده المذكور لطمع نجاة من عقوبة النار وثواب الجنة، بل صرف نفسه عن الأشياء المذكورة ملكة له ولا يكون مشوباً بطمع ولا أمنية.

■ الفقر: "ليس على الضعفاء ولا على المرضى ولا على الذين لا يجدون ما ينفقون حرج إذا ما نصحوا لله ورسوله (٢٢٨)، والفقير هو الذي "لا يرغب في المال ولا المقتنيات الدنيوية" لعدم التفاته إلى ما سوى الحق اللازم لسلوكه طريقة الحقيقة ومراقبة الجانب الإلهي لثلا يصير محجوباً عن الحق. وهو في الحقيقة شعبة من الزهد.

■ الرياضة: "وأما من خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى فإن الجنة هي المأوى "(٢٣٩)، والمراد بها هنا هو:

- منع النفس الحيوانية من المطاوعة والانقياد مطاوعة لقوتي الشهوة والغضب وما
   يتعلق بهما".
- ـ منع النفس الناطقة من مطاوعة القوى الحيوانية، ومن رذائل الأخلاق والأعمال كالحرص على جمع المال واقتناء الجاه، وتوابعهما من الحيلة والكر والخديعة والغيبة والتعصب والغضب والحقد والحسد والفجور والانهماك في الشرور وردها عن غيّها.
- ـ جعل طاعة النفس للعقل العملي ملكة لها على وجه يوصلها إلى كمالها الإيماني المكن.
  - والنفس إما "أمارة"، أو "لوامة"، أو "مطمئنة" (٢٣٠)، والغرض من الرياضة ثلاثة أشياء:
    - ـ أولها: رفع الموانع عن طريق الوصول إلى الحق وهي الشواغل الظاهرة والباطنة.
      - ـ وثانيها: جعل النفس الحيوانية مطيعة للعقل العملى الباعث على طلب الكمال.
      - ـ وثالثها: جعل النفس مستعدة لقبول فيض الحق لتصل إلى كمالها المكن لها.
- المحاسبة والمراقبة: "وإن تُبدوا ما في أنفسكم أو تُخفوه يُحاسبكم به الله"(١٣٦)، وطالب والمحاسبة هي: "أن ينسب السالك طاعاته إلى معاصيه ليعلم أيهما أكثر من الآخر". وطالب الكمال إذا عمل مع نفسه هذه المحاسبة لم يصدر عنه غير الطاعة وعد نفسه وإن كثرت طاعاته من المقصرين. وأما المراقبة فهي: "أن يحفظ ظاهره وباطنه، لئلا يصدر عنه شيء يبطل حسناته التى عملها".
- التقوى: "إن أكرمكم عند الله أتقاكم" (٣٣٦)، وهي "اجتناب المعاصي حذراً من سخط الله والبعد عنه" وتتركب التقوى من ثلاثة أشياء هي:
  - ـ الخوف.
  - التحاشي عن المعاصي.
  - طلب القربة إليه تعالى.

وبحث في الباب الثالث عن: "الخلوة، التفكر، الخوف، الرجاء، الصبر" على الشكل لتاله (٢٣٣):

- الخلوة: "وذر الذين اتخذوا دينهم لعباً ولهواً وغرتهم الحيوة الدنيا" (٢٣٤)، وهي عبارة عن "خلو السالك عن جميع الموانع" وهذه الموانع هي الشواغل للحواس الظاهرية والباطنية والقوة الحيوانية. والخلوة عملياً هي أن يختار السالك موضعاً لا يوجد فيه ما يشغله كي يزيل الموانع الظاهرة وأن يخلي باطنه من الاشتغال بما سوى الحق تعالى.
- التفكر: "أولم يتفكروا في أنفسهم ما خلق الله السماوات والأرض وما بينهما الا

بالحق (٢٢٥)، وخلاصة الأقوال فيه أنه سير باطن الإنسان من المبادئ إلى المقاصد.

■ الخوف والحزن: وخافون إن كنتم مؤمنين (٢٣١)، والحزن هو: "تألم الباطن بسبب وقوع مكروه يتعذر دفعه او فوت فرصة يتعذر تلافيه "فإذا كان سببه "ارتكاب الماصي، أو فوات مدة عاطلة عن العبادة" ينفع السالك بأنه يبعثه "على تصميم العزم على التوبة". والخوف عبارة عن: "تألم الباطن بسبب توقع مكروه يمكن حصول أسبابه"، فإذا كان سببه من "تكاثر المعاصي وعدم الوصول إلى درجة الأبرار"، ينفع السالك "للاجتهاد في اكتساب الخير والمبادرة إلى السلوك". ومن كان خالياً من "الخوف والحزن" كان من "القاسية قلوبهم"، والأمن في هذا المقام هو "أمن من مكر الله". وأهل الكمال مبرؤون عن الخوف والحزن، ويختص العلماء بالخشية وتماز عن الخوف بأنها "الاستشعار بسبب عظمة الحق عز وعلا وهيبته".

■ الرجاء: "إن الذين آمنوا والذين هاجروا وجاهدوا في سبيل الله أولئك يرجون رحمت الله (٢٣٧)، وهو "توقع حصول مطلوب في المستقبل، مع الظن بوجود أسبابه". والرجاء والخوف متقابلان. والرجاء هو "يأس من روح الله". والسالك ما دام في السلوك لا يخلو من الخوف والرجاء.

■ الصبر: "واصبروا إن الله مع الصابرين "(١٣٨)، وهو "حبس النفس من الجـزع في وقت . وقوع المكروه". وهو ثلاثة أنواع:

- ـ الأول: صبر العوام وهو حبس النفس على وجه التجلد وإظهار الثبات.
- ـ الثاني: صبر الزهاد والعباد وأهل التقوى وأرباب الحلم وذلك لتوقع ثواب الآخرة.
- الثالث: صبر العارفين حيث إن بعضهم يلتذ بالمكروه لتصورهم أن معبودهم خصهم به
   من دون الناس.
- الشكر: "وسنجـزي الشـاكـرين" (٣٢٩)، وهو "الثناء على المنعم ليـوازي نعـمه". ويتم بشلاثة أشـاء:
  - ـ معرفة النعمة لله تعالى وهي ما تشتمل عليها الآفاق والأنفس.
    - ـ الفرح بما يصل إليه من النعم.
  - ـ الاجتهاد في تحصيل رضا المنعم، بقدر الإمكان والاستطاعة وذلك لدواعي المحبة.

بالمقارنة بين ما ذكره كل من الشيخ الرئيس والخواجة الطوسي بعنوان كيفية السير والسلوك. نراهما يتفقان على أن الرياضة هي الأساس، ويتطابقان من ناحية الأغراض التي تتوجه اليها الرياضة كالجدول أدناه:

| إغراض الرياضة عند الخواجة الطوسي         | إغراض الرياضة عن ابن سينا               |
|------------------------------------------|-----------------------------------------|
| رفع الموانع عن طريق الوصول.              | تتحية ما دون الحق عن مستن الإيثار.      |
| جعل النفس الحيوانية مطيعةً للعقل العملي. | تطويع النفس لأمارة للنفس المطمئنة.      |
| جعل النفس مستعدةً لقبول فيض الحق.        | تهيئة السر لأن تتمثل فيه الصور العقلية. |

أما ما يعين على الوصول إلى هذه الأغراض فقد اختلف ما نصه الشيخ الرئيس عما ذكره الخواجة الطوسي، حيث توافقا على أهمية الزهد، وعدم ربط النية بأي خوف أو طمع، واتفقا على أهمية التفكر والفكر، ولكنهما اختلفا على مستوى المفاهيم التي تؤدي إلى استعداد النفس لتلقي الفيض. فبينما اعتبر ابن سينا الألحان والكلام الواعظ والعشق العفيف من المعدات للنفس، اعتبر الخواجة الطوسي المحاسبة والمراقبة والتقوى والخلوة والخوف والحزن

| ما يمين على تحقيق الأغراض عند<br>الخواجة الطوسي | ما يعين على تحقيق الأغراض عند<br>ابن سينا   |
|-------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| التوبة من المرتبة الأدنى إلى مرتبة ترك الالتفات | الزهد الحقيقي، وهو التنزه عما يشغل عن الحق. |
| إلى غير الحق.                                   |                                             |
| الزهد وهو عدم الرغبة بما يُضارق عند الموت، لا   | العبادة المشفوعة بالفكرة.                   |
| لطمع ولا لرغبة.                                 |                                             |
| الفقر وهو عدم الرغبة في المقتنيات الدنيوية وهو  | الألحان المستخدمة لصرف النفس عن القوى       |
| شعبة من الزهد.                                  | الحيوانية.                                  |
| المحاسبة والمراقبة.                             | الكلام الواعظ بشروط محددة.                  |
| التقوى.                                         | الفكر اللطيف.                               |
| الخلوة: وهي "خلو السالك عن جميع الموانع".       | العشق العفيف.                               |
| التفكر وهو "سير باطن الإنسان من المبادىء إلى    | التضريق بين ذات العارف وجميع ما يشغل عن     |
| المقاصد".                                       | الحق.                                       |
| الخوف والحزن.                                   | نفض الميل والالتفات لما يشغل عن الحق.       |
| الرجاء وهو حسن الظن بالباري عز وجل.             | ترك توخي الكمال لذاته .                     |
| الصبر وهو حبس النفس من الجزع في وقت             | رفض الذات                                   |
| وقوع المكروه.                                   |                                             |
| الشكر وهو "الثناء على المنعم ليوازي نعمه.       |                                             |

والرجاء والصبر والشكر هي الحالات التي يجب أن يعيشها السالك، وفق ما هو ملخص في الجدول التالي:

#### المقارنة على مستوى منازل السير والأحوال:

بعد أن تناول ابن سينا "الرياضة" و كيفيتها، بدأ بالحديث عن مراتب السير وما يغشى السالك من "خلسات" و"أحوال ". ثم بحث في طبيعة هذه الواردات والأحوال وكيفية شعور السالك بها، وذلك في تسعة فصول، علل الخواجة الطوسي (١٩٠٠) كونها تسعة بأن كل حركة لها: "مبدأ، وسط، ومنتهى". ونظراً لكون المرور في كل مرحلة "لا دفعة بل بالتدرج" كان لكل منها مراتب ثلاث، "ابتداء، توسط، وانتهاء"، لذا صارت الفصول تسعة. وفصل ابن سيناً هذه المراحل فيما خلاصته ما بل (٢٤١):

- تبلغ "الإرادة" و"الرياضـة" بالسـالك إلى أن يعن له "خلسـات من اطلاع نور الحق عليه، لذيذة كأنها بروق تومض إليه، ثم تخمد عنه"، هذه الخلسـات تسمى عند المتصوفة بـ"الأوقات"، وكل وقت يكتنفه "وجدان، وجد " إليه، ووجد عليه". وإذا أمعن في الارتياض تكثر عليه هذه "النواشى".
- بعد أن يتوغل السالك في هذا المقام تغشاه هذه الخلسات "في غير ارتياض"، ويصبح بحال "يكاد يرى الحق في كل شيء".
- لعله في هذا الحد يصل إلى حد "تستعلي عليه غواشيه" فيزول عن سكينته وينتبه من حوله لحاله، وإذا "طالت عليه الرياضة لم تستفزه غاشية".
- بعدها تبلغ به الرياضة مبلغاً، ينقلب له وقته سكينة، فيـصيـر "المخطوف مـألوفاً" والوميض "شهاباً بيناً"، و"يستمتع" في هذه الحالة "ببهجته"، وإذا انقلب عنها، انقلب خسـران آسفاً.
- لعله إلى هذا الحد "يظهر عليه ما به". فإذا تغلغل في هذه "المعارفة"، قلَّ ظهوره عليه. فكان هو و"هو غائب"، "حاضراً"، وهو "ظاعن" "مقيماً".
- لعله إلى هذا الحد إنما تتيسر له هذه "المعارفة" أحياناً. ثم يتدرج إلى "أن تكون له، متى شاء".
- بعدها يتقدم عن هذه الرتبة حتى "يسنح له تعريج عن عالم الزور، إلى عالم الحق، مستقر به، ويحتف حوله الغافلون".
- بعدها إذا تقدم عبرت به الرياضة إلى "النيل"، فيصير سره مرآة مجلوة، محاذياً به شطر الحق، ودرت عليه "اللذات العلى"، وكان "نظر إلى الحق، ونظر إلى نفسه"، وكان بعد "متردداً".

■ بعدها يترقى عن هذا التردد "فيغيب عن نفسه فيلحظ جناب القدس فقط"، وإذا لحظ نفسه فمن حيث هي "لاحظة" لا من حيث هي "بزينتها"، عندها "يحق الوصول".

وبعد أن فرغ الشيخ الرئيس من ذكر درجات العارفين، شرع بالحديث عن أخلاقهم وأحوالهم فقال(٢١٢):

■ "العارف" هشّ بشّ، بسّام، يبجّل الصغير من تواضعه، كما يبجّل الكبير، وينبسط من الخامل مثلما ينبسط من النبيه. أما السبب فلأنه يرى في كل شيء الحق، والجميع عنده سواسية.

■ "العارف" لا يعنيه التجسس والتحسس، ولا يستهويه الغضب عند مشاهدة المنكر، كما تعتريه الرحمة، فإنه مستبصر بسر الله في القدر. وأما إذا أمر بالمعروف، أمر برفق ناصح، لا بعنف مُعيِّر.

■ "العارف" "شجاع" وكيف لا: وهو بمعزل عن تقية الموت؟. و"جواد" وكيف لا: وهو بمعزل عن محبة الباطل؟. و"صفّاح للذنوب" وكيف لا: ونفسه أكبر من أن تجرحها ذات بشر؟. و"نسّاء للأحقاد" وكيف لا: وذكره مشغول بالحق؟.

لم يعالج الخواجة الطوسي الواردات القلبية التي تصل إلى قلب السالك في سيره من المبدأ حتى الوصول، بل ذكر في الباب الخامس "الأحوال السانحة للواصلين"، يمكن تقسيمها إلى نوعين: الأول هو الحالات والملكات نفسانية يصل اليها السالك بعد "الوصول"، هي "التوكل، الرضا، التسليم"، والثاني هو مراتب المعرفة الشهودية التي يصل اليها السالك وهي: "التوحيد، الاتحاد، والوحدة". بعدها تحدث في الباب السادس عن "الفناء"، واعتبر أن هذا الباب لا يمكن التفصيل فيه. وإذا راجعنا الباب الخامس لرأيناه يتحدث فيه عن هذه الملكات النفسانية، ومراتب المعرفة الشهودية على الشكل التالى(٢٤٣).

■ التوكل: "وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين" (١٣٤)، وهو أن العبد إذا عرض له أمر أو صدر عنه شيء مع تيقنه أن الله تعالى أعلم منه وأقدر، "فوّض ذلك الشيء إليه ليدبره بحسب تقديره ويفرح بما قدره ويرضى به".

■ الرضا: "لكيلا تأسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا بما آتاكم" (٢١٥)، وهو "ثمرة المحبة"، ومقتضى عدم الإنكار سواء في الظاهر والباطن، وسواء في القول أو العمل. حيث إن مطلوب أهل الظاهر "أن يرضى الله تعالى عنهم" ليأمنوا من سخطه وعقابه. ومطلوب أهل الحقيقة "أن يرضوا عن الله تعالى"، ويحصل لهم ذلك إذا لم يختلف عندهم شيء من الأحوال المتقابلة كالموت، والحياة، والمناء، والصحة، والمرض، والسعادة، والشقاوة، والغنى، والفقر، ولا يخلف ذلك شيء منها على الآخر عندهم، لصدور الجميع من يخالف ذلك شيء من طباعهم، ولا يترجح شيء منها على الآخر عندهم، لصدور الجميع من

الباري، فيرضون بالحاضر كيف كان. ويتحقق رضا العبد عن الله بتحقق رضا الله سبحانه وتعالى عن العبد.

■ التسليم: "فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في انفسهم حرجاً مما قضيت ويسلموا تسليماً "(٢٤٦)، وهذه المرتبة أعلى من مرتبة التوكل حيث إن في التوكل "ما يعوّل فيه على الله، بمنزلة جعل الله وكيلاً، فلا يزال تعلقه بذلك العمل باقياً ". وهذه المرتبة أعلى من الرضا، حيث إن الراضي يكون ما يفعله الله موافقاً لطبعه، أما في مرتبة التسليم يُسلّم الطبع موافقة ومخالفة (أي ما يوافق الطبع وما يخالفه) إليه تعالى، لأنه ليس له طبع حتى يكون له موافقة ومخالفة. وإذا نظر السالك نظرات محقق، فإنه يجد بأنه لم يصل حد الرضا ولا حد التسليم، لأنه في كلتيهما يكون له وجود بإزاء الحق تعالى، حتى يكون هو راضياً والحق سبحانه مرضياً عنه، وفي هذه الاعتبارات يصبح التوحيد منتفياً.

■ التوحيد: "ولا تجعل مع الله إلها آخر"(۱۲۷)، وهو "القول بالوحدة وفعل الوحدة". و"القول بالوحدة" هو شرط الإيمان الذي هو مبدأ المعرفة. و"قعل الوحدة" هو كمال المعرفة، الحاصل بعد الإيمان، وذلك أن يتيقن أنه "ليس في الوجود الا الله تعالى وفيضه"، وليس لهذا الفيض "وجود بانفراده". فينقطع نظره عن الكثرة، ويجعل الجميع واحداً ولا يبصر إلا واحداً. فيكون جعل للكثير وحدةً في سره وصار من مرتبة (وحده لا شريك له في الإلهية) إلى مرتبة (وحده لا شريك له في الإلهية) إلى مرتبة (وحده لا شريك له في الوجود)، وفي هذه المرتبة صار جميع ما سوى الله حجاباً له، ونظره إلى غير الله شركاً مطلقاً.

■ الاتحاد: قال تعالى: "ولا تدع مع الله إلها آخر لا إله إلا هو"(٢١٨)، و"هو أبلغ من التوحيد": فإن في التوحيد شائبة تكلُّف ليس في الاتحاد. و"ليس المراد من الاتحاد هو أن يتحد العبد بالله، بل هو أن لا ينظر إلا إليه من غير أن يتكلف"، ويقول كل ما عداء قائم به، فيكون الكل واحداً، بل من حيث إذا صار بصيراً بنور تجليه لا يبصر إلا ذاته تعالى لا الرائي ولا المرثى به.

■ الوحدة: "لمن الملك اليوم لله الواحد القهار "(٢١٩)، وهذا فوق الاتحاد، إذا يشمُّ من الاتحاد هو الصيرورة واحداً رائحة الكثرة وليس في الوحدة تلك الشائبة. "والسكون والحركة والفروع والذكر والسير والسلوك والطلب والطالب والمطلوب والنقصان والكمال هناك كلها منعدمة".

أما الباب السادس فكان تحت عنوان "في الفناء"، وحوى التفصيل التالي (١٠٠٠):

■ الفناء: "كل شيء هالك إلا وجهه"<sup>(٢٥١)</sup>، في الوحدة لا سالك ولا سلوك ولا سير ومقصد ولا طلب وطالب ومطلوب؛ وإثبات هذا الكلام والبيان ونفيهما أيضاً مفقود، والإثبات والنفي متقابلان، والاثنينية مبدأ الكثرة وليس هناك نفي وإثبات ولا نفي النفي، أو إثبات الإثبات، وكذا لسن نفى الاثبات أو إثبات النفى أو إثبات النفى.

■ وهذا ما يُسمى بـ "الفناء" ومعاد الخلق إليه كما أن مبدأهم منه.

■ وللفناء حدّ إلى الكثرة (كل من عليها فان ويبقى وجه ربّك ذو الجلال والإكرام)<sup>(٢٥٢)</sup>، والفناء ليس بهذا المعنى أيضاً.

نرى فيما مرّ أن الخواجة الطوسي أورد منازل السير والسلوك التي فصلّها ابن سينا في تسعة منازل، بشكل مختصر ومغاير لما ورد في الإشارات، ولكنهما تطابقا في المنتهى الذي يصل إليه السالك. وفصّل الشيخ الرئيس بالحديث عن الواردات التي تصل إلى السالك خلال

| منازل السلوك عند ابن سينا                                         |
|-------------------------------------------------------------------|
| الأوقات، "خلسات تومض ثم تخمد"                                     |
| غشيان الخلسات من غير إرتياض                                       |
| استعلاء الغواشي على السالك                                        |
| ينقلب وفته سكيناً، والوميض شهاباً بيناً                           |
| الحضور مع الحق "هو وهو غائب حاضر"                                 |
| يصبح الحضور له متى يشاء                                           |
| يعرّج عن عالم الزور إلى عالم الحق، مستقر به.                      |
| مقام النيل "سره مرآة مجلوة، محاذياً به شطر<br>الحق" ولكنه متردداً |
| الوصول، غياب النفس، وملاحظة جناب<br>القدس فقط                     |

#### منازل السلوك عند الخواجة الطوسي

التوحيد، قول الوحدة وفعل الوحدة. جميع ما سوى الله حجاباً له، ونظره إلى غير الله شرك مطلق.

الإتحاد، أن لا يبصر بنور تجليه إلا ذاته تعالى لا الرائي ولا المرئي به.

الوحدة، انعدام السير والسلوك، والحركة، والفكر، والذكر والطلب والطالب والمطلوب، والنقصان والكمال.

الفناء، انعدام الاثنينية فلا نفي ولا إثبات، ولا نفي النفي، ولا إثبات الإثبات، ولا نفي الإثبات، ولا إثبات النفي.

| الملكات النفسانية للعارف عند الخواجة |  |  |
|--------------------------------------|--|--|
| الطوسي                               |  |  |

التوكل، يفوض كل ما يعرض له إلى الله ليدبره حسب تقديره ويفرح بما قدره ويرضى به.

الرضا عن الله تعالى، لا يختلف عنده شيء من الأحوال المتقابلة كالموت، والحياة، والبقاء، والفناء، والصحدة، والمرض، والسحدة، والشقاوة، والفنى، والفقر، ولا يترجح شيء منها على الآخر عندهم، لصدور الجميع من الباري.

التسليم، ليس له طبع حتى يكون له موافقة ومخالفة، فالرضا والتسليم يشيران لوجود له بازاء الحق تعالى.

# الملكات النفسانية للعارف عند ابن سينا

هشٌّ بشٌّ، بسَّام، لأنه فَرحٌ بالحق وو يراه في كل شيء

متواضع للجميع لأنهم سواسية عنده

لا يعنيه التجسس والتحسس، لأنه مقبلٌ على شأنه فارغاً عن غيره

لا يستهويه الغضب عند مشاهدة المنكر، بل تعتريه الرحمة. لأنه مستبصرٌ بسر القدر إذا أمر بالمروف، أمر برفق ناصع، لا بعنف مُعير شجاع، لأنه بمعزل عن تقية الموت

جواد، لأنه بمعزل عن محبة الباطل

صفّاح للذنوب، لأن نفسـه أكبر من أن ترجها ذات نشر

نسّاء للأحقاد، لأن ذكره مشغول بالحق

سلوكه وهو الأمر الذي يتحدث به الخواجة الطوسي. أما على مستوى الملكات النفسية التي يصل إليها العارف فقد تغاير بحثاهما فلم يتفقا في المسائل، كما هو في الجدول أدناه:

#### التبرير والدفاع عن المتصوفة،

عمل الشيخ الرئيس على تفسير وتبرير ما يصدر عن العارف من بعض الظواهر المستهجنة في موردين في النمط التاسع فذكر أن<sup>(٢٥٣)</sup>:

■ "المارفون" قد يختلفون في الهمم. بحسب ما يختلف فيهم من الخواطر، فربما استوى عندهم "الثَّفلُ والعطر" (٢٠٤)، وربما آثر القشف. وربما استوى عنده "الثَّفلُ والعطر" (٢٠٤)، وربما آثر التَّفل. وقد يختلف هذا في عارفين، وقد يختلف عارف بحسب وقتين.

■ "العارف" ربما ذَهَل فيما يصار به إليه، فغفل عن كل شيء، فهو في حكم من لا يُكلف. وكيف والتكليف لمن يعقل التكليف حال ما يعقله، ولمن اجترح بخطيئته إن لم يعقل التكليف؟.

وتوسع بالحديث عن الكرامات والآيات الغريبة التي تصدر عن العارفين في النمط العاشر حيث أستدل بشكل مطوّل عن إمكانية أن يكتفي العارف بالقوت اليسير لمدة غير معتادة، وعدم تعارض ذلك مع القوى النباتية والحيوانية في الإنسان. بعدها تحدث حول إمكانية فيام العارف بأفعال شاقة خارجة عن معتاد البشر وعدم تناقض ذلك مع القوانين الطبيعية. ثم ذكر إمكانية أن يقوم العارف بالتحديث عن الغيب، وأن لذلك أسباباً معلومة في مذاهب الطبيعة في استدلال طويل(٢٥٥)، بعدها ينصح القارئ أن لا ينكر ما يرد عليه من خوارق العادة بقوله: "إياك أن يكون تكيسك وتبرؤك عن العامة، هو أن تنبري منكراً لكل شيء: فذلك طيش وعجز. وليس الخرق في تكذيبك ما لم يستن لك بعد جليته، دون الخرق في تصديقك ما لم تقم بين يديك بينته. بل عليك الاعتصام بعبل التوقف، وإن أزعجك استنكار ما يعيه سمعك، ما لم تبرهن استعالته لك. فالصواب أن تسرح أمثال ذلك إلى بقعة الإمكان، ما لم يذدك عنه قائم البرهان (٢٥٦).

وكأن الشيخ الرئيس بهذا التقرير يريد أن يؤسس لصياغة دفاع عقلاني، يؤدي إلى تسويغ ما يصدر عن بعض المتصوفين من سلوكيات وأحوال وأخلاق وادعاءات، سادت في فترة من الفترات على ألسن الصوفية. وعندما نتحدث عن شطحات المتصوفين يرد مباشرة اسم الحسين بن منصور الحلاج المقتول سنة ٣١١ هـ، بسبب ما ظهر منه من شطحات اعتبرها الفقهاء من أهل السنة في ذلك الوقت سبباً للارتداد عن الدين، وذلك نتيجة أقوال صدرت عنه يُشم منها أن الله (عزوجل) قد حلّ به أو انه اتحد مع الله (تبارك وتعالى)(١٥٠٠). وقد وقف علماء الشيعة المعاصرون له، نفس موقف فقهاء أهل السنة وإن كان ذلك لأسباب مختلفة، كما يورد الخطيب البغدادي أن الحلاج لل قدم بغداد طمع في جلب الرافضة إلى صفه. فراسل أبا سهل النوبختي عالم الشيعة في ذلك الوقت فرد عليه بما جمل الحلاج بيأس من جلبه إلى صفه.

بقي موقف علماء الشيعة مستمراً على حاله في العصور اللاحقة فهذا الشيخ الصدوق (٢٨١هـ) يعتبر أن الحلاجية وهم أتباع الحلاج : ضرب من أصحاب التصوف، وهم أصحاب الإباحة والقول بالحلول، وهم قوم ملحدة وزنادقة يموهون بمظاهرة كل فرقة بدينهم ويدعون الإباحة والقول بالحلول، وهم قوم ملحدة وزنادقة يموهون بمظاهرة كل فرقة بدينهم ويدعون للحلاج الأباطيل، ويجرون في ذلك مجرى المجوس في دعواهم لزرادشت المعجزات، ومجرى النصارى في دعواهم لرهبانهم الآيات والبينات، والمجوس والنصارى أقرب إلى العمل بالعبادات منهم، وهم أبعد من الشرائع والعمل بها من النصارى والمجوس (٢٥٠٠)، وكتب الشيخ المفيد (٢١٤هـ) رسالة مستقلة بعنوان الرد على أصحاب الحلاج (٢٠١٠)، وأورد الشيخ الطوسي (٢٦٤هـ) احتجاج أبي سهل النوبختي على الحلاج، واحتجاج شيخ القميين الحسين بن علي بن الحسين بن موسى بن بابويه على رسوله الذي أرسله لاستقطاب الشيعة إلى طريقته (٢١٠)، ونرى أن موقف علماء الشيعة هو موقف يغلب عليه طابع الخشية من مشروع الحلاج ونرى أن موقف علماء الشيعة هو موقف يغلب عليه طابع الخشية من مشروع الحلاج الاجتماعي السياسي وأثره على وضع الشيعة في ذلك الوقت، وغلب عليه طابع الإفحام، أما الخواجة الطوسي فقد ناقش مقولات الحلاج في أوصاف الأشراف بمعزل عن أي شيء الخواجة الطوسي فقد ناقش مقولات الحلاج في أوصاف الأشراف بمعزل عن أي شيء

آخر، وقام بتفسيرها وتبريرها وكان بهذا التسويغ لمقولاته يدافع عن أبرز ممثلي المتصوفة الذين تم تكفيرهم وإباحة دمهم، عندما قال:

"وليس المراد من الاتحاد ما توهمه جماعة قاصرو النظر أنه، هو أن يتحد العبد بالله، "تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً"، بل هو أن لا ينظر إلا إليه من غير أن يتكلف. ويقول كل ما عداء قائم به. فيكون الكل واحداً، بل من حيث أنه إذا صار بصيراً بنور تجليه، لا يبصر إلا ذاته تعالى لا الرائي ولا المرئي به. ودعاء كذا حسين بن منصور الحلاج قال:

بيني وبينك إني يُنازعني فارفع بلطفك إنى من البين

فاستجاب الله دعوته ورفع إنيته حتى استطاع أن يقول : "أنا من أهوى ومن أهوى أنا"، وفي هذا المقام يتضح أن من قال : "أنا الحقّ، ومن قال: "سبحاني ما أعظم شأنيّ، لم يدّعٍ الألوهية، بل ادعى نفي إنيته، وإثبات إنية غيره وهو المطلوب (٢٢٦).

وكان بتبريره هذه "الشطحات" من "الحلاج" وإثبات اتساقها مع الظواهر الدينية منسجماً مع موقف الشيخ الرئيس؛ الذي سبقه تسويغ خروج العرفاء والمتصوفة عما هو معتاد ومقبول من قبل عرف الفقهاء.

# خلاصة تقويمية:

عندما بحث الشيخ الرئيس حول أسباب السير والسلوك بحثه في النمط الثامن وكان عمدة البحث فيه كما يقول الخواجة الطوسي: "إثبات اللذة العقلية، وبيان أنها أكمل من الحسية" (١٣٣)، وتوسل لأجل ذلك بالدليل البديهي المذكور الذي عنونه بتنبيهات، وعالج في هذا الإطار كافة الإشكالات التي يمكن أن تثار على مستوى النتيجة التي قررها، وشكّل ذلك ثلث بحث العرفان العملي في كتابه الإشارات، وكان كل ذلك لإثبات أهمية وغاية السير والسلوك للوصول إلى مقام العارف. بينما لم نر هذا التوسع في البحث عند الخواجة الطوسي كما أسلفنا ذكره، وإذا حاولنا أن ندرس الأسباب التي حدت بابن سينا للتوسع في بحثه، وعدم تعرض الخواجة الطوسي لهذا المبحث بتوسع، فإننا لا نستبعد السياق التاريخي في عملية صيرورة العرفان العملي كعلم، حيث إن ابن سينا كان يواكب بداية تشكل الثقافة العرفانية، ولم تنكن قد وصلت إلى مرحلة المشروعية الرسمية. وكان ذلك بانتظار "الغزالي" الذي قام بالدور الأبرز في تثبيت هذه المشروعية بما امتلك من سلطة معرفية في عهد السلاجقة، وهو الذي ترك علوم المتكلمين وسلك مسلك المتصوفة كمنهج أكمل وأفضل للوصول إلى المعرفة ترك علوم المتكلمين وسلك مسلك المتيشر من كتاباته، لكن "ابن سينا" سابق لهذه المرحلة الحقيقية، وهو المسلك الذي نظر له في الكثير من كتاباته، لكن "ابن سينا" سابق لهذه المرحلة الحقيقية، وهو المسلك الذي نظر له في الكثير من كتاباته، لكن "ابن سينا" سابق لهذه المرحلة

وكان يستشعر الحاجة لإثبات ضرورة وأهمية السير والسلوك في إطار إثبات المشروعية. أما الخواجة الطوسي فلم تكن مسألة إثبات هذه المشروعية حاجة لديه في القرن السابع، وذلك بعد توطد التصوف كمنهج معرفي ومسلكي، ونرى هذه المشروعية واضحة وجلية لدى الفخر الرازي الذي يعتبر أن مسلك المتصوفة هو المسلك الأوضح في معرفة التوحيد ومعرفة الله حيث يميل في تفسيره الكبير ميلاً واضحاً إلى جماعة الصوفية مفضلاً مسلكهم على مسلك المتكلمين، أو على الأقل يجعل مسلك المتكلمين خطوة أولى غير كافية لا بد من تجاوزها إلى مرحلة التصوف إذ يقول: إن مقام التوحيد يضيق النطق عنه، لأنك إذا أخبرت عن الحق فهناك مخبر عنه، ومخبر به، ومجموعهم ثلاثة لا واحد، فالعقل يعرفه والنطق لا يصل إليه مفالإنسان ما دام مشغولاً بمعرفة غير الله فهو محروم من الاستغراق في معرفة الحق، فلا بدله إن أراد الوصول إلى السعادة الحقة من ترك الدلائل الحسية، والالتفات إلى عالم القدس، فيصير مخاطباً من الحق في الحق ألى الحق فيسمع من غير واسطة (١٢٠).

عندما بحث الشيخ الرئيس عن مبادئ السير والسلوك اعتبر أن الرغبة تنشأ من خلال التصديق الجازم مع سكون النفس، أما من خلال الاستبصار "باليقين البرهاني" الناتج عن القياس البرهاني، أو من خلال الإيمان المستفاد من قبول قول أئمة الدين المؤدي إلى سكون النفس "إلى العقد الإيماني". بهذا التقرير يعتبر أن اليقين البرهاني الفلسفي هو من مبادئ السير والسلوك للوصول إلى المعرفة الشهودية، وبذلك كان يُحدد موقعية نتائج الفلسفة البرهانية في نظامه الفكري. وقد وافقه على ذلك الخواجة الطوسي الذي اعتبر أن اليقين البرهاني أعلى مستوى من "التقليد" ولكن مرتبة العارف وحدها "المعرفة الحقيقية". أما الاختلاف بين البحثين فكان بالإيجاز الذي تعرض فيه ابن سينا لهذا المبحث، والتفصيل الذي استعرض به الخواجة الطوسي المبحث نفسه، ويمكن أن يعزى السبب إلى من كان مُخاطباً في استعرض به الخواه في كتابه وكررها في آخر النمط العاشر بقوله:

أيها الأخ: إني قد مخضت لك في هذه الإشارات عن زيدة الحق، والقمتك قفيّ الحكم، في لطائف الكلم، فصنه عن الجاهلين والمبتذلين، ومن لم يرزق الفطنة الوقادة والدربة والعادة، وكان صفاه مع الفاغة، أو من كان من ملاحدة هؤلاء الفلاسفة ومن همجهم (١٣٥٠).

لذلك لم يكن محتاجاً للتفصيل والتوسيع، أما الخواجة الطوسي فلم يكن كتابه مختصاً بالخواص بل كان الهدف من كتابه عملياً تعليمياً بيانياً لذا كان التفصيل لديه مطلوباً.

عندما بحث الشيخ الرئيس حول كيفية السير والسلوك ، نراه يصدر عن التراث الفلسفي أكثر مما يصدر عن التراث الديني، فالحديث عن تطويع "النفس الأمارة" لـ"النفس المطمئنة"

وهما مصطلحان قرآنيان<sup>(٢٦١)</sup>، من خلال "العبادة المشفوعة بالفكرة" و"الألحان المستخدمة لقوى النفس"، و"تلطيف السر" عبر "الفكر اللطيف" و"العشق العفيف".

أما الخواجة الطوسي فإن ترتيبه للمسائل وجعله "التوبة" بدايةً لإزالة العوائق ثم الزهد ثم الفقر ثم الرياضة ثم المحاسبة والمراقبة وبعدها التقوى، كان يصدر عن صلب النص الديني، على الرغم من أنه كان يفرغ النتائج البرهانية في طيات بحثه. فالتوبة مفهوم قرآني ومنهج تربوي شرعي للخروج من الذنوب، والمحاسبة والمراقبة والزهد والتفكر والخوف والرجاء والصبر والشكر هي مفاهيم قرآنية وتصدر من الروايات الدينية بشكل واضح، أما الرياضة وإن لم تكن مفهوماً شرعياً واضحاً ولكنه عندما تحدث عنها استعمل اللغة القرآنية جنباً إلى جنب مع التراث السيناوي. وعندما تحدث عن الخلوة فعلى الرغم من كونه عالج البحث على أساس فلسفي عن النفس فإنه صدرها بآية قرآنية. لكل ذلك يمكننا أن نعتبر أن الخواجة الطوسي كان يحاول تطويع التراث السيناوي لينسجم مع المفاهيم التربوية القرآنية.

عندما بحث الشيخ الرئيس المنازل التي يقطعها السالك أثناء سلوكه، اعتبر أن طبيعة علاقة السالك بالمنازل هي علاقة "علة ومعلول". حيث إن هناك تناسباً طردياً بين مستوى "الإرادة والرياضة" لدى السالك وبين مراحل سيره باتجاه "الوصول إلى جناب القدس". وهناك عــلاقــة كــذلك بين هـذه المنازل والمراحل وبين الواردات التي تغــشي الســالك؛ فــهي بـدايةً "خلسات" خلال رياضته، إلى أن تصير هذه "المعارفة، كأنها صحية مستمرة"، بعدها تمسى له "متى شاء". وهذه الخلسات لها علاقة بالبهجة واللذة التي تحصل للسالك كلما ترد عليه، فتكون في البداية "خلسات لذيذة"، وتشتد هذه الواردات وبالتالي اللذائذ و البهجات كلما "أوغل" السالك في سيره، إلى أن يصل إلى "النَّيل"، فتدرّ عليه "اللذات العُلي". أما ما يتعلق بنفس السالك فتحدث عن جانبين، الجانب الأول، مستوى تطور قدرات السالك النفسية بمستوى تطور سيره وطيه للمنازل والمقامات. فهو في البداية لا يستطيع التحكم بما يظهر عليه، ـ عندما ترد الواردات عليه ـ، لمن يحيط به حيث أنه "يزول عن سكينته، فينتبه جليسه"، وكلما طالت عليه الرياضة كلما تطورت قدراته حيث "لا تستفزه غاشية"، ولكن "يظهر عليه ما به"، حتى إذا تغلغل في هذه الواردات "قل ظهوره عليه"، حيث يصبح "هو، وهو غائب، حاضراً . وهو ظاعن، مقيماً". والجانب الثاني، يتعلق بما يمكن أن نسميه بتطور "الوعى الوجودي" لدى السالك حيث إنه كلما توغل في المراتب ازداد وعيه ففي البداية تكون "خلسات من اطلاع نور الحق"، إلى النهايات حيث يغيب السالك عن نفسه "فيلحظ جانب القدس فقط"، وبكلام آخر العرفان "منته إلى الواحد، ثم وقوف"، واعتبر الخواجة الطوسى "الوقوف" آخر المقامات حيث

لا يبقى هناك واصف ولا موصوف ولا سالك ولا مسلوك ولاعارف ولا معروف (٢٦٧)، ومراتب الوصول عند الشيخ "لا تشرحها العبارة، ولا يكشف المقال عنها، غير الخيال (٢٦٨).

أما عند الخواجة الطوسى فكانت المراتب عبارة عن تطور فهم التوحيد فهو يبدأ من "قول الوحدة وفعل الوحدة، ويصبح نظره إلى غير الله شركاً مطلقاً"، ثم يصل إلى "الاتحاد به بحيث لا بيصير بنور تحليه الا ذاته تعالى"، ثم يصل إلى "الوحدة، حيث لا سالك ولا سلوك"، إلى أن بنتهي إلى "الفناء" ويؤكد عدم القدرة على بيان مرتبة الوصول حيث يقول "كلما يُنطق به أو يُتوهَّم أو ما يُدركه العقل كل ذلك ينتفي (إليه يرجع الأمر كله)"(٢٦٩)، من خلال ما ورد يمكننا أن نعتبر أن الخواجة الطوسي قد اختصر ما فصلَّه ابن سينا حول منازل ومقامات وواردات السالك، وفصلٌ ما أجمله ابن سينا عند الحديث عن صفات وأحوال العارف. وقد يكون ذلك لأن الشيخ الرئيس كان بصدد تأسيس نظري للسير والسلوك، فهو من جهة أثبت علاقة النفس والعقل بلذة وبهجة غير مادية، ثم اعتبر أن طريق نيل هذه اللذة والبهجة هو عبر سير النفس لنيل كمالها المخصص لها، بعدها عالج حاجة هذا السير للرياضة والإرادة. وعندما وصل إلى هذا كان بصدد إثبات علاقة هذه الرياضة والإرادة باللذة التي تنالها النفس والبهجة العقلية من خلال المعارف الكشفية الواردة، ولو لم يفصِّل في ذلك لما استقام بنيانه النظري. أما الخواجة الطوسي فكان تأسيسه لكتابه مغايراً لتأسيس ابن سينا فهو مختصر في بيان علاقة السير والسلوك بالملكات النفسية المطلوبة في النصوص الشرعية وكيفية تحقيق هذه الملكات من خلال هذا السير، فكان الهدف عنده ربط الأحوال المطلوبة في النصوص الشرعية بالسير والسلوك والرياضة، ونظراً للعلاقة التي تؤسسها النصوص الشرعية بن الحالة التي يصل اليها المؤمن وبين الجزاء الأخروى لم يكن أمام الخواجة الطوسى مجالٌ واسعٌ للحديث عن الواردات والأحوال القلبية التي تسنح للسالك والواصل.

#### المنهج والنص والتأويل،

إستعمل ابن سينا اللغة الاستدلالية العقلية في صياغته لمباحث الإشارات والتنبيهات، ولم يخرج عن هذه اللغة والمنهج في الأنماط الثلاثة التي تعرض فيها للتصوف، فبقي المنهج استدلالياً عقلياً. وبقيت الأدوات المنطقية البرهانية السائدة، حيث عندما كان الموضوع يحتاج في إثباته إلى دليل برهاني كان يسميه بـ "الإشارة"، وعندما كانت تكفي بداهة المطلب في إثباته كان يسميه بـ "التنبيه"، حيث كانت منهجيته هي القيام بـ "تجريد الموضوع والمحمول من اللواحق"، أو من خلال التذكير فيما "سبقه من البراهين"، أما عندما كان يشير إلى المذهب الباطل فكان يسميه بـ "الوهم"، ولم يستشهد بأي نص من النصوص الدينية في كتاب (١٧٠٠)، وإقام منظومته الفكرية وفق هذا المنهج لإثبات كمال للنفس خارج الحدود المادية، ولإثبات لذات عقلية خارجة

الجسم والجمسانيات، ولإثبات معرفة أعلى من المعرفة البرهانية هي معرفة شهودية، ثم دافع عن بعض الاتهامات التي توجه إلى المتصوفة من خلال نفي تعارضها مع الضرورات العقلية.

أما الخواجة الطوسي فإنه وإن اعتبر أن كتابه 'مبنيٌ على القوانين العقلية والدقائق العلمية"، ولكن الآيات القرآنية والأحاديث النبوية وقصص العرفاء حضرت في كتابه بشكل كبير. فقد صدّر كل من فصول كتابه التي نافت على الثلاثين بآية قرآنية. وكان مجموع ما استشهد به من آيات قرآنية مائة وأربع وعشرين آية قرآنية، وسبعاً وثلاثين رواية شريفة، ولم يخلُ كتابه في أكثر من موضع من قصة عن عرفاء متصوفين. هذا الاستدلال الكثيف بالدليل السماعي، يمكننا من القول: إن الخواجة الطوسي قد خرج من لغة ابن سينا كلية، واقترب بشكل كبير من لغة العرفاء والمتصوفة، فهو بلغته واستدلالاته أقرب إلى الخواجة عبد الله الأنصاري (٢٧١)، في كتابه منازل السائرين (٢٧٢)، الذي صدّر كل باب من أبواب كتابه بآية قرآنية، واستفاد بشكل مكثف من الدليل السمعي في عرض مطالبه والاستدلال عليها. ولم يكن هناك من خلاف جوهري مع ما أثبته الشيخ الرئيس في كتابه، فهو من جهة يتكيء على نتائج منظومة الشيخ الرئيس فيما أدت إليه، ويتكيء من جهة أخرى على النص الديني في محاولة للتوفيق بينهما، من خلال التوفيق بين المقامات والحالات التي تحصل للسالك مع المفاهيم الأخلاقية والتربوية الواردة في القرآن الكريم، فهو بذلك ذهب خطوة أبعد من خطوة الشيخ الرئيس عندما اقترب من النص الدبني من جهة ومن تراث عرفاني عملي مثل منازل السائرين للخواجة عبد الله الأنصاري. ونرى محاولته للتقريب بين النص الديني والنتائج الفلسفية والعرفانية بشكل واضح في تفسيره لسورة العصر(٢٧٣)، وفي رسالة المبدأ والمعاد (۲۷٤).

#### نتائج جهود الخواجة الطوسي،

لم يقتصر دور الخواجة الطوسي على إحياء الدرس الفلسفي وتجديد علم الكلام، بل إنه كان أول من بذر بذرة العرفان ضمن المبنى الكلامي الشيعي في كتابه الفصول النصيرية؛ حيث إنه بعد ما بحث حول وجود الباري عز وجل ثم الصفات بحسب ما أوردها في سائر كتبه أضاف تحت عنوان ختم وإرشاد بقوله:

هذا القدر في معرفة الله تعالى وصفاته، ـ التي هي أعظم أصل من أصول الدين، بل هي أصل الدين، بل هي أصل الدين، إذ لا يُعرف بالعقل أكثر منه، ولا يتيسر في علم الكلام التجاوز عنه، إذ معرفة حقيقة ذاته المقدسة غير مقدورة للأنام، وكمال الوهيته أعلى من أن تناله أيدي الظنون والأوهام، وربوبيته أعظم من أن تتلوث بالخواطر والأفهام، والذي تعرفه العقول ليس إلا أنه

موجود. إذ لو أضفناه إلى بعض ما عداه، أو سلبنا عنه ما نافاه، خشينا أن يوجد له بسببه وصف ثبوتي أو سلبي، أو يحصل له به نعت ذاتي معنوي، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

ومن أراد الارتقاء عن هذا المقام بنبغي أن يحقق أن وراءه شيئاً هو أعلى من هذا المرام. فلا يقصر همته على ما أدركه، ولا يشغل عقله الذي ملكه بمعرفة الكثرة التي إمارة العدم، ولا يقف عند زخارفها التي هي مزلّة القدم، بل يقطع عن نفسه العلائق البدنية، ويزيل عن خاطره الموانع الدنيوية، ويضعف حواسه وقواء التي بها يدرك الأمور الفائية، ويحبس بالرياضة نفسه الأمارة بالسوء التي تثير التخيلات الواهية، ويوجّه همته بكليتها إلى عالم القدس، ويقصر أمنيته على نيل محل الروح والأنس.

إلا أن ذلك قباء لم يُخط على قد ً كل ذي قد ً، ونتائج لم يعلم مقدماتها كل ذي جد ، بل َ ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء ً . جعلنا الله وإياكم من السالكين لطريقه المستحقين لتوفيقه ، المستعدين لإلهام الحقيقة بتحقيقه ، المستبصرين بتجلى هدايته وتدقيقه ((۱۲۵) .

وعلّق على هذا القول شارح (الفصول النصيرية) "المقداد السيوري"<sup>(٢٧١)</sup>، وهو الفقيـه والمتكلم المبرز في حوزة الحلة في القرن الثامن بقوله:

آإن معرفة الله تعالى أعظم أصل من أصول الدين، وإن شئت قلت: معرفة الله تعالى هي أصل الدين بالحقيقة؛ لأن ما عداها كله من لوازمها وتوابعها فتكون هي أصل الدين... ولما أصل الدين بالحقيقة؛ لأن ما عداها كله من لوازمها وتوابعها فتكون هي أصل الدين... ولما ذكر معرفة الله تعالى والطريق اليها على قاعدة أهل البحث والنظر الذين يُبنُون علومهم على استخراج النتائج من المقدمات، مع مراعاة شرائط الإنتاج بطريق البرهان، أراد أن يشير إلى طريق الأولياء الذين مبنى علومهم على الفيض الإلهي والكشف الرياني ولكن بعد مجاهدات نفسانية، وإزالة عوائق بدنية ونفسانية، وتوجّه نحو طلب الكمال الذي يُسمّى عندهم بالسلوك ، ولا شك أن التوجه إلى شيء حركة ويفتقر إلى المتحرك فيها إلى معرفة مبدئها وشرائطها وإزالة العوائق عنها وما يلحقه في أثنائها وما يحصل له بعدها، حتى يصل إلى الناية المطاوبة بها (٢٧٠).

هذا الشرح من عالم كالمقداد السيوري وبعد حوالي قرن من الزمن، يدلنا إلى أي مدى أصبح العرفان مقبولاً في الوسط العلمي في الحوزة الشيعية. بهذا التأسيس استطاع أن يكون له أثر في دخول العرفان إلى المنظومة الفكرية الشيعية وهو الأمر الذي أدى لاحقاً إلى بروز علماء من الشيعة، يقومون بالبحث والكتابة في العرفان بشقيه: النظري والعملي من أمثال عبد الرزاق الكاشاني، والسيد حيدر الآملي الذين برزوا في القرن الثامن، وكانوا من طبقة تلامذة الخواجة الطوسي(١٨٧).

نتيجةً لهذه الجهود لم تتصالح هذه الطرق فقط بل تم اعتبار طريقة العقل مقدمة لطريقة التصوف كما ذكر الحكيم اللاهيجي (٢٧١)، في قوله: "ليست حقيقة التصوف سوى سلوك طريق الباطن، وغايتها حصول العلم، وغاية هذا الوصول إلى العين. ومعلوم أن طريقة سلوك الباطن مسبوقة على كذا سلوك الظاهر، فالصوفي في البداية إما أن يكون حكيماً أو متكلماً، وبالجملة من دون استكمال طريقة النظر سواءً على وفق اصطلاح العلماء أو بدونه، فإن ادعاء التصوف خدعة (٢٨٠)، وكان يؤكد أن الميزان في صحة معرفة المتصوف وعدمها هو العقل فهو الحكم في قوله: "إن المعلوم بالكشف معلوم بعينه بالبرهان، ولا تفاوت إلا في الجلاء والخفاء، ويمكن أن يُعلم الشيء بالكشف قبل أن يُعلم بالبرهان، لكن الحكم بصحة الكشف يتوقف لا

محالة على البرهان، فإذا ادعى شخص ما الكشف على نقيض مقتضى البرهان الصحيح فيستحق التكذيب (٢٨١).

### هوامش وملاحظات الباب الخامس،

- (١) أبو حامد الغزالي. تولي التدريس في نظامية بغداد خلال الفترة المتدة بين ٤٨٤ و ٤٩٨ هـ، وضع كتاب مقاصد الفلاسفة بداية ليشير أنه قد استوعب كافة مقالاتهم، ثم زعم أنه يرد عليهم وفق مناهجهم حتى يستبين بطلان مزاعمهم، راجع الفزالي، أبا حامد، تهافت الفلاسفة، مقدمة جهامي، جيرار، ص ٦٠.
  - (٢) الفزالي، أبو حامد، تهافت الفلاسفة، مقدمة جهامي، جيرار ص ١٥.
- (٣) بدوي. عبد الرحمن، التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، بحث: من الإسكندرية إلى بغداد، د. ماكس مايرهوف،
  - (1) المطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، ج٢، ص ٢٧٢.
  - (٥) الفزالي، أبو حامد، تهافت الفلاسفة، ص ٢١٩.
- (٦) محمد بن عبد الكريم بن أحمد أبو الفتح الشهرستاني، (٥٤٨.٤٧٩ هـ) صاحب كتاب الملل والنحل. راجع الزركلي، خير الدين، الأعلام، ج٦، ص ٢١٥.
- (٧) كتاب في المذاهب الدينية وغير الدينية وما تفردت به كل طائفة ومذهب من آراء دينية ومذهبية، وهو مطبوع
  - (٨) الشهرستاني، عبد الكريم، مصارعة الفلاسفة ص ١٤ ـ ١٦ .
- (^) الرازي، فخر الدين، شرح عيون الحكمة لابن سينا، تحقيق: عبد الرحمن بدوي، دار العلم، بيروت، ص: يب. بتوسط: بهشتي، أحمد، مباحث الإلهيات عند ابن سينا، ترجمة: حبيب فياض، مقدمة المترجم ص٢٢-١١.
  - (١٠) بهشتي، أحمد، مباحث الإلهيات عند ابن سينا، ترجمة: حبيب فياض، مقدمة المترجم ص١٩-٣٢.
    - (١١) الطوسى، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١١٤\_١١٥.
    - (١٢) الحلي، العلامة، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص ٨٥.٨٠.
    - (١٢) الحلى، العلامة، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص ٨٨٨٤.
      - (١٤) الطوسي، الخواجة، الفصول النصيرية، ص ٧٢.
  - (١٥) ابن رشد، القاضي أبو الوليد، فصل المقال، ص ٤٢ـ٤٠. (١٦) ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، الطوسى، الخواجة، شرح الإشارات والتنبيهات. ج ٣. ص ٢٨٥-٢٨٥.

    - (١٨) الطوسي، الخواجة، الفصول النصيرية، ص ٨٥ـ٨٥.
      - (۱۹) المراسلات بين القونوي و الطوسي، ص ٦٦.
      - (٢٠) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١٩٢.
      - (٢١) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١٩٢.
    - (٢٢) الحلي، العلامة، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص ٣٩٧. ٢٠٠.
      - (٢٣) ابن رشد، القاضي أبو الوليد، فصل المقال، ص ٢٩ ـ ٠٤.
      - (٢٤) الطوسى، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ٢٠٠ـ٢٠١.
    - (٢٥) الحلي، العلامة، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص ٤٤٩ـ٥٥١.
      - (۲۱) م. ن.
      - (٢٧) الطوسى، الخواجة، الفصول النصيرية، ص ١٧٨\_١٧٨.
- (٢٨) أيات الاستواء هي آيات وردت في الذكر الحكيم عن استواء الله سبحانه وتمإلى على المرش وهي الآيات التالية: `هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعاً ثم استوى إلى السماء فسواهن سبع سماوات وهو بكل شيء عليم (البقرة ٢٩). أن ربكم الله الذي خلق السماوات والأرض في سنة أيام ثم استوى على العرش ... (يونس ٢). الرحمن على العرش

وقد ورد في الكافي في أحاديث أهل البيت عليهم السلام (دوداً على هذا الحديث، وورد عن أبي إبراهيم الإمام الكاظم ـ عليه السلام ـ قال: ذكر عنده قوم يزعمون أن الله تبارك وتعالى ينزل إلى السماء الدنيا. فقال: إن الله لا ينزل ولا يحتاج إلى أن ينزل إنما منظره في القرب والبعد سواء، لم يبعد عنه قريب، ولم يقرب منه بعيد، ولم يعتج إلى شيء بل يحتاج إلى أن ينزل إنما منظره في القرب والبعد سواء، لم يبعد عنه قريب، ولم يقرب منه بعيد، ولم يعتج إلى شيء بل يحتاج إلى من يحركه أو يتحرك به، فمن ظن بالله الطنون هلك، ذلك من ينسبه إلى نقص أو زيادة، وكل متحرك محتاج إلى من يحركه أو يتحرك به، فمن ظن بالله الطنون هلك، فاحذروا في صفاته من أن تقفوا له على حد تحدوث بنقص أو زيادة، أو تحريك أو زوال أو استقرال، أو فاحذروا في صفاته من أن تقفوا له على حد تحدوث بنقص أو زيادة، أو تحريك أو زوال أو استقرال، أو المؤرث أو قعود، فإن الله جل وعز عن صفة الواصفين، ونعت الناعتين، وتوهم المتوهمين، وتوكل على العزيز الرحيم الذي يدرضي الله مل تقول في الحديث الذي يروي الناس عن رسول الله ملى الله عليه وآله ذاك، إن الله ملى الله عليه وآله ذلك، إنما قال: إن الله تبارك وتمإلى ينزل في كل ليلة جمعة إلى السماء الدنيا كل ليلة في الثلية أن الثلث الأخير وليلة الجمعة في أول الليل.... من لا يحضره تبارك وتبالى ينزل ملكاً إلى السماء الدنيا كل ليلة في الثلث الأخير وليلة الجمعة في أول الليل.... من لا يحضره تبارك وتبالى ينزل ملكاً إلى السماء الدنيا كل ليلة في الثلث الأخير وليلة الجمعة في أول الليل.... من لا يحضره مرد الالكار.

- (٢٩) ابن رشد، فصل المقال، ص ٤٣-٤٧.
- (٢٠) الطوسي، الخواجة، الفصول النصيرية، ص ١٧٨ـ١٧٧.
  - (٢١) الطوسي، الخواجة، مصارع المصارع، ص ٢-٤.
- (٣٢) الطوسي، الخواجة، التعليق على الإشارات والتنبيهات، ص ١١٢.
  - (٢٢) الطوسي، الخواجة، تلخيص المحصل، ص١-٢.
- (٢٤) أثير الدين مفضل بن عمر الأبهري، معاصر للخواجة الطوسي، حيث عده العلامة المطهري مع الخواجة الطوسي في الطبقة الثالثة عشرة من الفلاسفة، لأثير الدين الأبهري كتاب معروف هو "الهداية" في الطبيعيات والإلهيات، وقد شرحه صدر المتألهين وقد أثر هذا الشرح في التعريف بالكتاب ومؤلفه، مطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، ص ٢٩٢.٢٩١.
  - (٣٥) الطوسي، الخواجة، تعديل المعيار في نقد تتزيل الأفكار، ص ١٤٠.
- (٢٦) نجم الدين علي بن عمر الكاتبي القزويني، المعروف بلقب دبيران، كان من اكابر الحكماء والمنطقيين والرياضيين، كتابه المعروف "حكمة العين" كتبت له شروح عديدة، وكتابه المعروف في المنطق الشعسية"، كان الكاتبي القزويني من أسانذة العلامة الحلي وقطب الدين الشيرازي، ومعاصراً للخواجة الطوسي، وقد أسلفنا اسمه في أعوان الخواجة الطوسي في المرصد، مطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، ص ٢٩٢.
  - (٢٧) مدرس رضوى، محمد تقى، العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ٢٤٤.

- (٢٨) مدرس رضوي، محمد تقي. العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، ص ٣٤٥.
  - (٢٩) بدوى، عبد الرحمن، مذاهب الإسلاميين، ج١، ص ٧.
    - (٤٠) ابن خلدون، تاريخ ابن خلدون، ج١، ص ٤٦٥.
  - (٤١) الطباطبائي، محمد حسين، تفسير الميزان، ج٢، ص ٢٢٦.
  - (٤٢) قراملكي، أحد، الهندسة المعرفية للكلام الجديد، ص ٢١.
  - (٤٢) بدوي، عبد الرحمن، مذاهب الإسلاميين، ج١، ص٩-١٠.
    - (٤٤) من.
      - (٤٥) من.
- (٤٦) مطهـري، مرتضى، الكلام ـ العرفان، ص١٦٠ وقد أشار العلامة الحلي في الجوهـر النضيد في شرح منطق التجريد: إن لكل علم موضوعاً، وموضوع العلم ما يبحث في ذلك العلم عن أعراضه الذاتية، والوضوع إما أن يكون شيئا واحداً، مثل العدد للحساب، والخط والسطح والجسم التعليمي للهندسة، أو يكون أشياء كثيرة كموضوعات علم الكلام، راجم الحلى، العلامة، الجوهـر النضيد في شرح منطق التجريد، ص ٢١٢.
- (٤٧) أحمد بن محمد بن حنيل، أبو عبد الله الشيباني، الوائلي (١٦٤-٢٤١ هـ)، أحد أثمة المذاهب الأربعة، راجع: الزركلي، خير الدين، الأعلام، ج١، ص ٢٠٣.
- (44) مطهري، مرتضى، الكلام ـ العرفان، ص ١٠، وص١٨، يمكن اعتبار الفقهاء البارزين من الذين عارضوا البحث في علم الكلام فهذا الشافعي يقول: لو علم الناس ما في الكلام لفروا منه فرارهم من الأسد، ولأن يلقى الله تبارك وتبالى العبد بكل ذنب ما خلا الشرك خير له من أن يلقاه بشيء من علم الكلام، وقوله: إذا سمعت الرجل يقول: وتبالى العبد بكل ذنب ما خلا الشرك خير له من أن يلقاه بشيء من علم الكلام، وقوله: إذا سمعت الرجل يقول: الاسمعي، فاشهد بأنه من أهل الكلام ولا دين له، أما مالك بن أنس فكان يقول: إياكم والبدع، وأهل البدع الذين يتكلمون في أسماء الله وصفاته، ويسكتون كلامه وعلمه وقدرته، ولا يسكتون عما سكت عنه الصحابة والتابعون. وقال عن المعتزلة: إنهم زنادقة لا يستتابون بل يقتلون، وقال أحمد بن عنبل: علماء الكلام زنادقة، ولا يقتل صاحب الكلام أبداً، أما أبرز ممثلين للمذهب الحنفي بعد أبي حنيفة وهما أبو يوسف يعقوب بن إبراهيم بن حبيب (وفاة ١٨٦هـ)، حيث قال أبو يوسف: من طلب العلم بالكلام تزندق، والمعتزلة هم الزنادقة، أما محمد بن الحسن الشيباني (وفاة ١٨٩هـ)، حيث قال أبو يوسف عدد سلاته، راجع؛ الزنجاني، فضل الله، تاريخ علم الكلام في الإسلام، ص ٢١.١٩.
  - (٤٩) بدوي، عبد الرحمن، مذاهب الإسلاميين، ج١، ص٤٥-٥٠.
- (٥٠) المسعودي، أبو الحسن علي بن الحسن، مروج الذهب ومعادن الجواهر، تح. عبد الأمير مهنا، مؤسسة الأعلمي،
   بيروت، طدا، ١٩٩١م، ج٤، ص١٤٥٥.
- (٥١) محمد بن الطيب بن محمد بن جعفر، أبو بكر، قاض من كبار علماء الكلام، انتهت إليه الرياسة في مذهب الأشاعرة ولد في البصرة، وسكن في بغداد، (٤٣٨ـ٢٠٨ هـ). الزركلي، خير الدين، الأعلام، ج٦، ص ١٧٦.
- (٥٢) عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الجويني، أبو المعالي، الملقب بإمام الحرمين، (٤١٩ـ٤٠٨٤هـ). الزركلي، خير الدين، الأعلام، ج٤، ص ١٦٠.
- (٥٢) محمد بن محمد بن محمد الغزالي، أبو حامد، حجة الإسلام، (٤٥٠-٥٠٥هـ). الزركلي، خير الدين، الأعلام، ج٧، ص ٢٢.
- (٥٤) الطبرسي، أحمد بن علي، (وفاة ٥٩٠ هـ)، الاحتجاج، الاحتجاجات المذكورة تستوعب كامل الكتاب حيث تم تقسيم الكتاب إلى أبواب كل باب يحوي استدلال أحد المعصومين بدءاً من الرسول الأكرم صلى الله عليه وآله وسلم.
  - (٥٥) مطهري، مرتضى، الكلام ـ العرفان، ص ٤٧.
- (٥١) المتكلمون من أصحاب الإمام الصادق (عليه السلام): عن أصول الكافي ج ١- ١٧١. ٤: بإسناده عن يونس بن يعقوب قال: كنت عند أبى عبد الله (عليه السلام)، فورد عليه رجل من أهل الشام، فقال إني رجل صاحب كلام، وفقه، وفرائض، وقد جثت لمناظرة أصحابك، فقال: كلامك من رسول الله صلى الله عليه وآله أو من عندك؟ فقال: من

رسول الله صلى الله عليه وآله، ومن عندي، فقال أبو عبد الله (عليه السلام) إلى ان قال: ثم قال لي: أخرج إلى الباب فانظر من نرى من المتكلمين فادخله. قال: فادخلت حمران بن أعين، وكان يحسن الكلام، وأدخلت الأحول، وكان يحسن الكلام، وأدخلت هشام بن سالم، وكان يحسن الكلام، وأدخلت قيس بن الماصر، وكان عندي أحسنهم كلاماً، وقد نثلم الكلام من على بن الحسين عليهما السلام، فلما استقر بنا المجلس (إلى أن قال:) ثم قال يا حمران، كلم الرجل، فكلمه، فظهر عليه حمران ثم قال: يا طاقيً كلمه، (إلى ان قال:) ثم التفت أبو عبد الله (عليه السلام) إلى حمران، فقال تجري الكلام على الأثر فتصيب، والتفت إلى هشام بن سالم، فقال: تريد الأثر ولا تعرفه، ثم التفت إلى الأحول، فقال: قياس، رواغ تكسر باطلاً بباطل إلا أن باطلك أظهر، ثم التفت إلى قيس بن الماصر، فقال: نتكلم، وأقرب ما تكون من الخبر عن رسول الله صلى الله عليه واله أبعد ما تكون منه، تمزج الحق مع الباطل، وقليل الحق يكني عن كثير الباطل، أنت، والأحول قفازان حاذقان، قال يونس: فظننت والله أنه يقول لهشام قريباً مما قال لهما، ثم قال: يا شاء الله،

وعن رجال النجاشي، ص ٢٣٥: محمد بن علي بن النممان بن أبي طريقة البجلي مولى، الأحول أبو جعفر، كوفي، صيرفي، يلقب مؤمن الطاق وصاحب الطاق، ويلقبه المخالفون شيطان الطاق - وعم أبيه النذر بن أبي طريفة روى عن علي بن الحسين وأبي جعفر وأبي عبد الله عليهم السلام، وابن عمه الحسين بن المنذر (منذر) بن أبي طريفة روى أيضاً عن علي بن الحسين وأبي جعفر وأبي عبد الله عليهم السلام، وكان دكانه في طاق المحامل بالكوفة فيرجع إليه في النقد فيرد ردا يخرج كما يقول، فيقال: شيطان الطاق... وله كتاب الاحتجاج في إمامة أمير المؤمنين (عليه السلام)، وكتاب كلامه على الخوارج، وكتاب مجالسه مع أبي حنيفة والمرجئة، وكانت له مع أبي حنيفة حكايات كثيرة. فضا أنه قال له يوماً يا [أبا] جعفر تقول بالرجعة؟ فقال له: نعم، فقال له: أقرضني من كيسك هذا خمس مائة دينار فإذا عدت أنا وأنت رددتها إليك فقال له في الحال: أريد ضميناً يضمن لي أنك تعود إنساناً فإني أخاف أن تعود قردا فلا أتمكن من استرجاع ما أخذت مني.

ص ٤٤٣: هشام بن الحكم أبو محمد، مولى كندة، وكان ينزل بني شيبان بالكوفة، انتقل إلى بغداد سنة تسع وتسمين ومائة ويقال: إن (إنه) في هذه السنة مات، له كتاب يرويه جماعة، أخبرنا أبو عبد الله بن شاذان قال: حدثنا علي بن حاتم قال: حدثنا ابن ثابت قال: حدثنا علي الله بن أحمد بن نهيك عن ابن أبي عمير عنه بكتابه وكتابه على التحريم، كتابه القرائض، كتابه الإسامة، كتابه اللاللة على حدث الأجسام، كتابه الرد على الزنادقة، كتابه الرد على اصحاب الطبائع، كتابه الرد على اصحاب الطبائع، كتابه الرد على اصحاب الطبائع، كتابه البنيخ والفلام في الاثين، كتابه التبدير في الإمامة ـ وهو جمع علي بن منصور من كلامه .. كتابه الميزان، كتابه في إمامة المفضول، التوحيد، كتابه المبرز في الإمامة . وهو جمع علي بن منصور من كلامه .. كتابه الميزان، كتابه في إمامة المفضول، كتابه الوصية والرد على منكريها، كتابه المبدن، كتابه الخالف الناس في الإمامة، كتابه المبدرة، كتابه المحرفة، كتابه الشمائية أبواب، كتابه على شيطان الطاق، كتابه الأخبار، كتابه الاد على المعتزلة، كتابه الرد على ارسطاليس (أرسطو) في الرحيد، كتابه المبدر على المعتزلة، كتابه الدو على ارسطاليس (أرسطو) في التوحيد، كتابه الجراء على المعتزلة، كتابه الدو على ارسطاليس (أرسطو) في وتجارت؛ بغداد، ثم انتقل إليها في آخر عمره ونزل قصر وضاح، وروى مشام عن أبي عبد الله وأبي الحسن موسى عليهما السلام، وكان ثقة في الروايات، حسن التحقيق بهذا الأمر.

هشام بن سالم الجواليقي مولى بشر بن مروان أبو الحكم، كان من سببي الجوزجان، روى عن أبي عبـد الله و أبي الحسن عليهما السلام، ثقة ثقة.

عن اختيار ممرفة الرجال، الشيخ الطوسي ج ٢، ص ٤٢٤: حدثني محمد بن الحسن، قال: حدثني الحسن بن خرزاذ، عن موسى بن القاسم البجلي، عن صفوان، عن عبد الرحمن بن الحجاج، عن أبي خالد الكابلي، قال: رأيت أبا جعفر صاحب الطاق وهو قاعد في الروضة قد قطع أهل المدينة أزراره وهو دائب يجيبهم ويسالونه، فدنوت منه فقلت إن أبا عبد الله نهانا عن الكلام فقال: أمرك أن تقول لي؟ فقلت: لا ولكنه أمرني أن لا أكلم أحداً، قال: فأذهب فأطمه فيما أمرك، فدخلت على أبي عبد الله (عليه السلام) فأخبرته بقصة صاحب الطاق وما قلت له وقوله لي إذهب وأطمه فيما أمرك، فتبسم أبو عبد الله (عيه السلام) وقال: يا أبا خالد إن صاحب الطاق يكلم الناس فيطير وينقض، وأنت إن قصوك لن تطير، وحدثني حمدويه بن نصير، قال: حدثني محمد بن عيسى، عن يونس عن إسماعيل بن عبد الخالق، قال: كنت عند أبي عبد الله (عليه السلام) ليلاً فدخل عليه الأحول فدخل به من التذلل والاستكانة أمر عظيم، فقال له أبو عبد الله (عليه السلام): ما لك<sup>9</sup> وجمل يكلمه حتى سكن، ثم قال له: بما تخاصم الناس ؟ قال: 
فأخبره بم يخاصم الناس ولم أحفظ منه ذلك ، فقال أبو عبد الله (عليه السلام) خاصمهم بكذا وكذا . وذكر أن 
مؤمن الطاق قيل له: ما الذي جرى بينك وبنن زيد بن علي في محضر أبي عبد الله ؟ قال: قال زيد بن علي: يا محمد 
بن علي بلنني أنك تزعم أن في آل محمد إماماً مفترض الطاعة؟ قال: قلت: نعم وكان أبوك علي بن الحسين أحدهم، 
فقال: وكيف وقد كان يؤتى بلقمة وهي حارة فيبردها بيده ثم يلقمنيها، افترى أنه كان يشفق علي من حر اللقمة ولا 
يشفق علي من حر النار؟ قال: قلت له: كره أن يغبرك فتكفر، فلا يكون له فيك الشفاعة لا ولله فيك المشية، فقال أبو 
عبد الله (عليه السلام) أخذته من بين يديه ومن خلفه فما تركت له مخرجاً.

ج ٢. ص ٢٥٠ : وقال أبو عمرو الكشي: روي عن عمر بن يزيد: كان أبن أخي هشام يذهب في الدين مذهب الجهمية خبيثاً فيهم، فسألني أن أدخله على أبي عبد الله (عليه السلام) ليناظره، فأعلمته أني لا أفعل ما لم أستأذنه فيه، فندخلت على أبي عبد الله (عليه السلام) ليناظره، فأذن لي فيه. فقمت من عنده وخطوت خطوات فذكرت رداءته وخبثه، فنامروت إلى أبي عبد الله (عليه السلام) فحدثته رداءته وخبثه، فقال لي أبو عبد الله (عليه السلام) فحدثته رداءته وخبثه، فقال لي أبو عبد السائلة على السلام) فحدثته رداءته وخبثه، فقال لي أبو عبد الله فسأله أن المسلام إلى عمر تتخوف على، فخجلت من قولي وعلمت أني قد عثرت. فخرجت مستحياً إلى هشام، مجلسه سأله أبو عبد الله عن مسألة فعار فيها هاجله أبو عبد الله (عليه السلام) فذهب هشام منافرة عبد الله (عليه السلام) فذهب هشام من في على الله عبد الله (عليه السلام) فذهب فخرج هشام من عنده منح أبو عبد الله (عليه السلام) عبد الله (عليه السلام) عبد الله (عليه السلام) عبد الله (عليه السلام) المتأذن في على أبي عبد الله (عليه السلام) فاستأذنت له، فقال أبو عبد الله (عليه السلام): لينتظرني في موضع سماء بالحيرة لألتقي معه فيه غداً إن شاء الله إذا راح النهار، قال عمر: فخرجت إلى السلام): لينتظرني في موضع سماء بالحيرة لألتقي معه فيه غداً إن شاء الله إذا راح النهار، قال عمر: فخرجت إلى هشام فأخبرته بمقالته وأمره، فسر بذلك هشام واستبشر وسبقه إلى الموضع الذي سماء.

عن خلاصة الأقوال، العلامة الحلي ص ٢٨٨؛ هشام بن الحكم، أبو معمد، مولى كندة، وكان ينزل ببني شيبان بالكوفة واسط وانتقل إلى بغداد سنة تسع وتسعين وماثة، ويقال: إن في هذه السنة مات، ومولده كان بالكوفة ومنشؤه واسط وتجارته بغداد، ثم انتقل إليها في آخر عمره ونزل قصر وضاح، روى عن أبي عبد الله وأبي الحسن (عليهما السلام)، وكان ثقة في الروايات، حسن التحقيق بهذا الأمر، ورويت مدائح له جليلة عن الإمامين الصادق والكاظم (عليهما السلام)، وكان ثقة في الروايات، حسن التحقيق بهذا الأمر، ورويت مدائح له جليلة عن الإمامين الصادق والكاظم راحواب، مات السلام)، وكان ممن فتق الكلام حاضر الجواب، مات سنة تسع وسبعين وماثة بالكوفة في أيام الرشيد، وترحم عليه الرضا (عليه السلام).

هشام بن سالم الجواليقي، مولى بشر بن مروان أبو الحكم، كان من سببي الجوزجان، روى عن أبي عبد الله وأبي الحسن (عليهما السلام)، ثقة ثقة.

(٧٧) مطهري، مرتضى، الكلام والعرفان، ص ٥١-٥٦: كان بنو نوبخت عموماً من المتكلمين، بدءاً من الفضل بن أبي سهل بن نوبخت والذي كان في دار الكتب العروفة ببيته الحكمة أيام هارون الرشيد ومن المترجمين المعروفين، إلى إسحاق بن أبي سهل بن نوبخت، وابنه الآخر علي بن إسحاق، وحفيده أبي سهل بن نوبخت، وابنه الأخر علي بن إسحاق، وحفيده أبي سهل إسماعيل بني على بن أبي سهل بن نوبخت، الذي يلقب عند الشيمة بشيخ المتكلمين، والحسن بن موسى النوبختي ابن أحت اسماعيل بن على، والعديد غيرهم من هذه الماثلة من متكلمي الشيعة.

الأنصاري الزنجاني الخوثيني، إبراهيم، تعليقة على أوائل المقالات، ص ٢٧٠.٢٧٥، كان آل نويخت معروفين بالعلم والفضل، والفلسفة، والكلام، والنجوم، والأدب وغير ذلك من صنوف العلم، وكانوا نقلة الكتب من الفارسي إلى العربي، ذكر الشيخ الطوسي في الفهرست ص ٤٩: إسماعيل بن علي بن إسحاق بن أبي سهل بن نويخت، أبو سهل، كان شيخ المتكلمين من أصحابنا ببغداد ووجههم، ومتقدم النويختين في زمانه، وصنف كتباً كثيرة، منها: كتاب الاستيفاء في المتكلمين من أصحابنا ببغداد ووجههم، ومتقدم النويختين في زمانه، وصنف كتباً كثيرة، منها: كتاب الاستيفاء في الإمامة، كتاب اللرد على أبي المتأهية في التوحيد في شعره، كتاب الرد على أبي المتأهية في التوحيد في شعره، كتاب الزودي، كتاب الأنوار في تاريخ الأئمة (عليهم السلام)، كتاب الرد على الواقفة، كتاب الرد على الغلاة، كتاب القوحيد، كتاب الإرجاء، كتاب

النفي والإثبات. كتاب مجالسه مع أبي علي الجبائي بالأهواز، كتاب في استحالة رؤية القديم تعإلى. كتاب الرد على المجبرة في المخلوق والاستطاعة، كتاب مجالسه مع ثابت بن أبي قرة بن أبي سهل. كتاب نقض على مسالة عيسى بن إبان في الاجتهاد، كتاب نقض على مسألة أبي عيسى الوراق في قدم الأجسام مع إثباته الأعراض. وزاد محمد بن إسحاق بن النديم على هذه الكتب في فهرسته: كتاب الرد على الطاطري في الإمامة، كتاب نقض مسألة الشافعي. كتاب الخواطر، كتاب المرفقة، كتاب المسفات. كتاب الخواطر، كتاب المرد على أصحاب الصفات. كتاب الحوامة وللمحكمة لابن الراوندي، كتاب نقض التاج على ابن الراوندي، ويعرف بكتاب السبك. كتاب نقض اجتهاد الرأي على ابن الراوندي، كتاب الصفات.

وفي ص ١٩٠ الحسن بن موسى النوبختي. ابن أخت أبي سهل بن نوبخت، يكنى أبا محمد، متكلم فيلسوف، وكان يجتمع إليه جماعة من نقلة كتب الفلسفة، مثل: أبي عثمان الدمشقي وإسحاق وثابت وغيرهم، وكان إمامياً حسن الاعتقاد، نسخ بخطه شيئاً كثيراً، وله مصنفات كثيرة في الكلام وفي نقض الفلسفة وغيرهما، منها كتاب الآراء والديانات، لم يتمه، وكتاب الرد على أصحاب التاسخ والفلاة، كتاب التوحيد وحدوث العالم، كتاب نقض كتاب أبي عيسى في الغريب المشرقي، كتاب اختصار الكون والفساد لأرسطاطاليس، كتاب الاحتجاج لعمر بن عباد ونصرة مذهبه، كتاب الجامع في الإمامة، كتاب الإنسان.

وذكر السيد الخوثي في معجم رجال الحديث ج8، ص٢١٢: روح بن الشيغ أبي القاسم: الحسين بن روح بن أبي روح النوبختي: أحد أعلام آل نوبخت وثقاة الشيعة المرضيين عند الكل، كان محدثاً فاضلاً ومتكلماً مناظراً، روى عنه الحسين بن علي بن موسى بن بابويه وجماعة من كبار الشيعة، ويروي هو عن أبيه (رضي الله عنه) وغيره من أئمة العلم الكبار في المائة الثالثة.

- (٥٨) قراملكي، أحد، الهندسة المرفية للكلام الجديد، ص٢١.
- (٥٩) قراملكي، أحد، الهندسة المرفية للكلام الجديد، ص٢٢.
  - (٦٠) مطهري، مرتضى، الكلام ـ العرفان، ص٤٢ـ٤٢.
  - ر (٦١) ابن خلدون، تاريخ ابن خلدون، ج١، ص٤٦٦ـ٤٦٠.
- (٦٢) الفزالي، العلامة أبو حامد، المنقد من الضلال، ص ١٠٤ـ١٠٢.
  - (٦٢) ابن خلدون، تاريخ ابن خلدون، ج١، ص٤٦٥ ـ ٤٦٦.
- (٦٤) الخراساني، واعظ زادة، مقدمة كتاب الرسائل العشرة للشيخ محمد بن الحسن بن علي الطوسي، ص ١٧-١٧ .
  - (٦٥) الخامنتي، السيد علي، دراسة عن دور الشيخ المفيد، ص٤٥، وص ٥٩.
    - (٦٦) الخامنئي، السيد علي، دراسة عن دور الشيخ المفيد، ص ٣٩. (٦٧) الأنصاري، إبراهيم، أوائل المقالات، المقدمة، ص ١٥.
- (٦٨) راجع مقدمة الحقق لكتاب تجريد الاعتقاد محمد جواد الحسيني الجلالي، في الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ط مكتب الإعلام الإسلامي، ومقدمة الفيلسوف حسن حسن زاده أملي في كتاب، الحلي، العلامة، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد.
  - (٦٩) المطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، ج٢، ص ٢٥٦.
    - (٧٠) الطوسي، الخواجة، تجريد المنطق، ص ٩.
- (١٧) السائل الأصولية: "تاليف القرآن، إن العقل لا ينفك عن سمع وإن التكليف لا يصع إلا بالرسل، الصفة والمشتق، اللطف والأصلح، إن الله لا يعذب على ذنب أو فعل قبيح، حجية منامات الرسل والأثمة (ع)، تكليف الملائكة، نسخ أحكام الإسلام، هل تقع الطاعات من الكفار، العموم والخصوص، العلم وطرقه العادية، العلم بصحة الأخبار، حد التواتر، المقطوع والموصول، التولد، الأمر بالسبب أو بالسبب، نعيم أهل الجنة أهو تفضل أم استحقاق، هل الإرادة عين الاختيار أو لا؟ الإرادة التي تقرب، الاسم والمسمى، من قضى فرضاً بمال حرام، الإجماع، أخبار الأحاد، الحكاية والمحكي، الناسخ والمنسوخ، نسخ القرآن بالسنة، هل يكون في كلام الطفل والمجنون كذب أو صد أو لا؟، ماهية الكلام، ترك الفعل الذي لم يخطر بهاله، الاجتهاد والقياس، الوقت والزمان، ثواب الدنيا".

أما المسائل الفقهية: "الأسماء والأحكام، الإسلام والإيمان، التوبة، حكم أصبحاب البدع، كراهة إطلاق لفظ خالق على غيره تمإلى، أحكام الأثمة (ع)، صنفائر الدنوب. حقيقة التوبة، التوبة من القبيح مع الإقامة على مثله، التوبة من مظالم

- المياد، التوية من قتل المؤمن، المقطوع والموصول، حكم الدار، الشهادة، الولاية والعداوة، التقية، الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، من قضى فرضاً بمال حرام، معاونة الظالمين، التوبة من المتولِّد قبل وجوده، أحكام النجوم المبيد، الشيخ، مقدمة أواثل المقالات، ص ١١-١٤.
- (٧٢) هناك عشرة مسائل وقع البحث عنها مكرراً وهي أالعصمة، الشفاعة، الوعيد، التوبة، الأسماء والأحكام، الإحساس، تحريف القرآن، الرجعة، الصفات، البداء ، المفيد، الشيخ، مقدمة أوائل المقالات،
- (٧٣) ابن سينا، الأشارات والتنبيهات، تعليقة الخواجة الطوسي، ج٢، ص ١٥١١٤٧، يقول الخواجة الطوسي في هذا الإطار: "واعلم أن هذا النمط يشتمل على مباحث، بعضها طبيعية، وبعضها فلسفية، وذلك لأن الملم الأول ابتدأ تعليمه بالطبيعيات التي هي أقدم الأشياء بالقياس إلينا، وختم بالفلسفيات التي هي أقدمها في الوجود، بالقياس إلى نفس الأمر، متدرجاً في التعليم من مبادئ المحسوسات، إلى المحسوسات، ومنها إلى المعقولات، ولما كان موضوع الطبيعيات (الجسم الطبيعي) المؤلف من المادة والصورة، صبارت مباحث المادة والصورة التي يبتتي عليها العلم، مصادرات فيه، ومسائل من الفلسفة الأولى، وكانت هي أيضاً في الفلسفة الباحثة عنها مبتنية على مسائل أخرى طبيعية، كنفى الجزء الذي لا يتجزأ وتناهى الأبعاد..
  - (٧٤) المفيد، الشيخ، أوائل المقالات، ص ٣٣ ٣٤.
  - (٧٥) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١٠٠.
  - (٧٦) الطوسي، الخواجة، رسالة الإمامة، ص ٤٢٤ \_ ٤٢٥.
    - (٧٧) المفيد، الشيخ، أوائل المقالات. ص ٩٥ \_ ٩٦.
    - (۷۸) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١٠٥.
    - (٧٩) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١٤٣.
    - (٨٠) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١٤٥.
      - (٨١) المفيد، الشيخ، أواثل المقالات، ص٥١ \_ ٥٤.
        - (٨٢) المفيد، الشيخ، أوائل المقالات، ص ٥٧.
    - (٨٢) الطوسى، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١٨٩.
  - (٨٤) الحلي، العلامة، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص ٣٩٢.
    - (٨٥) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١٩١.
      - (٨٦) الحلى، العلامة، كشف المراد، ص ٣٩٣.
    - (٨٧) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١٩٢.
  - (٨٨) الحلي، العلامة، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص ٣٩٨.٣٩٧.
    - (٨٩) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١٩٥\_١٩٥.
      - (٩٠) قرآن كريم، سورة القيامة، آبة ٢٣.
        - (٩١) المفيد، الشيخ، أوائل المقالات، ص ٦٢.
    - (٩٢) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ٢١١ \_ ٢١٤.
    - (٩٢) الحلي، العلامة، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص ٤٧٠.
  - (٩٤) راجع: الطوسي، الخواجة، قواعد المقائد، ملحق بتلخيص المحصل، ص ٤٥٦.
    - (٩٥) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ٢٠٤.
      - (٩٦) المفيد، الشيخ، أوائل المقالات، ص ٦٢.
    - (٩٧) الطوسى، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ٢١٥\_٢١٠.
      - (٩٨) المفيد، الشيخ، أوائل المقالات، ص ٣٩ \_ ٤١.

      - (٩٩) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ٢٢١.
      - (١٠٠) المفيد، الشيخ، أوائل المقالات، ص ٣٩ \_ ٤١. (١٠١) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد. ص ٢٢٢.

    - (١٠٢) الحلي، العلامة، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص ٤٩٢.

- (١٠٢) المفيد، الشيخ، أوائل المقالات، ص ٢٩-٤١.
- (١٠٤) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ٢٩٢\_٢٧٧.
- (١٠٥) الحلي، العلامة، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص ٤٩٦.
  - (١٠٦) الطوسى، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ٢٩٩.
  - (١٠٧) الحلى، العلامة، كشف المراد، ص ٥٤٢ ـ ٥٤٣.
  - (١٠٨) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ٢٩٩.
  - (١٠٩) الحلى، العلامة، كشف المراد، ص ٥٤٣ ـ ٥٤٤.
  - (١١٠) الحلى، العلامة، كشف المراد، ص ٥٤٤ \_ ٥٤٥.
  - (١١١) الحلي، العلامة، كشف المراد، ص ٥٤٦. (١١٢) الطوسى، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ٣٠٨ ـ ٣٠٩.
- (١١٣) المفيد، الشيخ، أوائل المقالات، تعليقات الزنجاني ص ٢٣٨. ٢٣٩.
  - (١١٤) المفيد، الشيخ، أوائل المقالات، ص ٣٤-٣٢.

    - (١١٥) الحلي، العلامة، كشف المراد، ص ١١\_١٠.
    - (١١٦) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١٦٩ \_ ١٧٠.
      - (١١٧) الحلى، العلامة، كشف المراد، ص ٣٢٨.
      - (١١٨) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١٧٢.
      - (١١٩) الطوسي، الخواجة، تلخيص المحصل، ص ٤٨ \_ ٤٩.
        - (١٢٠) الرازي، فخر الدين، تلخيص المحصل، ص ٣٨.
          - (١٢١) الحلى، العلامة، كشف المراد، ص ٣٤٤.
        - (١٢٢) الطوسي، الخواجة، تلخيص المحصل، ص ٦٠.
        - (١٢٢) الطوسي، الخواجة، تحريد الاعتقاد، ص ١٧٢.

        - (١٢٤) الطوسى، الخواجة، قواعد العقائد، ص ٨٦ ـ ٨٧. (١٢٥) الطوسي، الخواجة، تلخيص المحصل، ص ٥٣.
- (١٢٦) الغزالي، أبو حامد، القسطاس المستقيم، تح. شلحت، فيكتور، دار المشرق، ط٣، ١٩٩١.
  - (١٢٧) الرازي، فخر الدين، المحصل، ص ٤٠، الحلي، العلامة، كشف المراد، ص ٣٤٦.
    - (١٢٨) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١٧٢.
    - (١٢٩) الطوسى، الخواجة، تلخيص المحصل، ص ٥٢ \_ ٥٣.
      - (١٢٠) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١٧٣.
      - (١٣١) الحلى، العلامة، كشف المراد، ص ٢٤٩-٣٥٠.
    - (١٣٢) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١٧٤\_١٧٢.
    - (١٣٣) الحلي، العلامة، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص ٢٥٢-٢٥٠.
      - (١٣٤) الطوسى، الخواجة، قواعد العقائد، ص ٣٠-٣٤.
      - (١٣٥) اللواتي، محمد رضا، برهان الصديقين، ص ١٤٢-١٤٠.
      - (١٢٦) الطوسي، الخواجة، التعليق على الإشارات والتنبيهات، ج٢، ص ٥٤.
- (١٣٧) وقد قرره الفارأبي في فصوص الحكم كالآتي: 'الماهية المعلولة لا يمتنع في ذاتها وجودها وإلا لم توجد، ولا يجب وجودها بذاتها وإلا لم تكن معلولة؛ فهي في ذاتها ممكنة الوجود وتجب بشرط مبدئها وتمتتم بشرط لا مبدئها، فهي في حد ذاتها هالكة، ومن الجهة المنسوبة إلى مبدئها واجبة ضرورة، فكل شيء هالك الا وجهه ويقول في موضع آخر: ولك أن تلحظ عالم الخلق فترى فيه إمارات الصنعة، ولك أن تعرض عنه وتلحظ عالم الوجود المحض وتعلم أنه لا بد من وجود بالذات وتعلم كيف ينبغي عليه الوجود بالذات. فإن اعتبر عالم الخلق فأنت صاعد وإن اعتبرت عالم الوجود المحض فأنت نازل تعرف بالنزول أن ليس هذا ذلك، وتعرف بالصعود أن هذا هذا، 'سنريهم آياتنا في الآفاق وفي انفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق، أو لم يكف بربك أنه على كل شيء شهيد . بتوسط: بهشتى، أحمد، مباحث الإلهيات

عند ابن سينا، ص ٢٧١ و٢٧٧.

(١٣٨) ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج٢، ص١٩، وص ٥٤.

(١٣٩) الطوسي، الخواجة، التعليق على الإشارات والتنبيهات، ج٣، ص٥٤ - ٥٥.

(١٤٠) الشهرستاني، مصارعة الفلاسفة، ص ٢٥ ـ ٥٧، وفيها يقول: التناقض الأول قوله: واجب الوجود قد يكون بذاته وقد يكون بنيره، قول بعموم وجوب الوجود للقسمين، وقوله: ولا يجوز أن يشترك واجبا الوجود في وجوب الوجود حتى يكون وجوب الوجود عاماً لهما جنساً أو لازماً، قضيتان متناقضتان فإن المعنى إذا لم يعم، لم ينقسم، وإذا قسم، فقد عم.

التناقض الثاني: قوله لا يجوز أن يكون أجزاء القول الشارع لمنى اسمه يدل كل واحد منهما على شيء هو في الوجود دونا أخر بذاته . دون الآخر بذاته في الوجود . ومطلق قوله: واجب الوجود بذاته، مشتمل على ثلاث الضاظ: واجب، ووجود، و بذاته . ويدل كل لفظ على ممنى غير ما يدل عليه اللفظ الثاني . وعلى هذا صحت القسمة، بأن يقال: الوجود ينقسم إلى واجب والى ممكن. ثم الواجب ينقسم إلى ما يكون واجباً بذاته، وإلى واجب بفيره، ولا محالة يفيد كل قسم غير ما يفيده القسم الثاني. وذلك تناقض ظاهر ....

ومن المجب أنه يقول: ليس لواجب الوجود أجزاء كمية كالجسم المركب من هيولى وصورة ولا أجزاء حد كالمركب من جنس وفصل. ولا أجزاء عموم وخصوص كاللونية والبياضية. فكيف جعل الوجود شاملاً لقسمي الوجوب والإمكان، ثم جعل الوجوب خاصاً به. فكيف يجعل وجود الوجود شاملاً لقسمي الوجوب بذاته والوجوب بغيره؟. ثم جعل الوجوب بذاته خاصاً به؟ ....

التناقض الثالث، قوله: واجب الوجود بذاته واجب الوجود من جميع جهاته. وأخذ يبرهن عليه، فإذا لم تكن له جهات. لا جهات مكانية حيثية، ولا جهات اعتبارية عقلية. فكيف أتعب نفسه في البرهان على أنه واجب الوجود من جميع الجهات، وهو كمن أخذ يبرهن على أنه واجب الوجود من جميع الأجزاء والحدود بعد أن برهن على أنه لا جزء له ولا حد. وأعجب من هذا قوله: وكل واحب الوجود فهو خير معض. ...

التناقض الرابع: قوله: ولا يجوز أن يكون نوع واجب الوجود لغير ذاته، فكيف استجاز أن يقال: نوع واجب الوجود في ذاته كما يقال في النقطة: إن نوعها في شخصها؟. أما عرف أن نفي كثير من النقائص عن الحق جل جلاله، نقص له، كما تقوله الحاكة من الحشوية والدامية من القاصة: نه جسم، نه جوهر، نه مشكل، نه مقدر، نه مطول، نه مدور، نه مرتفى، نه مكلف، نه مؤلف. ويقول الهمج من الناس: سبحان الله! سبحان الله!. فأخذ ابن سينا يطول الفصول في كتبه بنفي أمثال هذه الصفات عن واجب الوجود بذاته قبل إثباته. ... وما هو إلا خبط عشواء، ورمي في عماية عمياء، ونفي نقائص، هي إثبات نقائص.

وأما إبطال ما استدل به وأطلقه، فنقول: قولك لا نشك أن هنا وجوداً وأنه واجب لذاته وإما ممكن بذاته. فقد جعلت لوجودية، لواجب الوجود قسماً هو المكن بذاته، ويلزم على ذلك أن يكون شاملاً للقسمين شمولاً بالقسمة من حيث الوجودية، فيصلح أن يكون جنساً أو لازماً في حكم الجنس، ونخص احد القسمين بمعنى يصلح أن يكون فصلاً أو في حكم الفصل، فيتركب ذات واجب الوجود من جنس وفصل، أو ما في حكمهما من اللوازم، وذلك ينافي الوحدة، وينافي الاستفناء المللق.

فإن المركب من معنيين، أو من اعتبارين: عموم وخصوص، فغير محتاج إلى مقوماته أولاً حتى تتحقق حقيقته، وإلى مركب ثانياً حتى توجد ماهيته.

قال ابن سينا: إني لا أجعل الوجود عاماً شاملاً للقسمين شمولاً بالسوية، فإنه من الأسماء المشككة دون المتواطئة، وهو في واجب الوجود أولى وأول، وفي ممكن الوجود لا أولى ولا أول. وما كان من المشككة لم يصلح أن يكون جنساً، بل الأسماء المتواطئة التي تشعل الماهيات شمولاً بالسوية، تصلح أن تكون جنساً. فلم يلزم ما الزمته ولم ينتقض ما أبرمته.

قلت: صادرت على المطلوب الأول من وجهين: أحدهما أن انقسام الوجود إلى الواجب بذاته والمكن بذاته هو بعينه انقسام الوجود إلى ما هو أولى به وأول به، وإلى ما لا هو أولى به وأول له، والوجود شامل لهما بالسوية من حيث الوجودية، والوجود أمر ذاته للقسمين الأخصين به، وإن كان عرضياً بالنسبة إلى الجوهر والمرض وسائر الماهيات. وقد عرفت من تعريف الذات إنك إذا أحضرته في الذهن وأحضرت معه ما هو ذاتي له، لم يمكنك تصور ما هو ذاته له إلا بذلك الحاضر في الذهن، وكان وجوده في الذهن بوجوده لا عند وجوده، وارتفاعه عن الذهن بارتفاعه، والحالة في الواجب والوجود كذلك فإنك لا يمكنك تصور واجب الوجود إلا بسبق تصور الوجود، وإذا رفعت الوجود، ارتفع الوجوب بارتفاعه، والرجل لما تفطن لمل هذا الإلزام، وضع لنفسه قسماً وراء المتواطئة سماه المشككة، وليس في منطق الحكماء ذلك ولا ينتبه مرجوع، ولا الإلزام عنه مرفوع. ....

والوجه الثاني: نقول: هب أن الوجود من الشككة وهم قسم آخر، أليس أن الوجود يعمهما عموماً ما، والوجود يخصه خصوصاً ما؟، وما به يعمّ غير ما يخص، ففيه تركب وجهين بلفظين، يدل كل واحد منهما على غير ما يدل عليه الثاني، وذلك ينافى الوحدة المحضة. ...

أقول: إنما توجهت هذه المناقضات والمطالبات على ابن سينا وشركائه في الحطمة، لأنهم وضعوا الوجود عاماً عموم الجنس أو عموم اللوازم، وظنوا أنهم لما وضعوا المشككة وأخرجوه من التواطئة خلصوا نجياً من هذه الإلزامات، ولا يخلصهم عنها إلا وضع الوجود وكل صفة ولفظ يطلقون عليه: تعإلى وتقدس من الوحدة والواحد والحق والخير والمقل والعاقل والمقول وغيرها بالاشتراك لا بالتواطؤ ولا بالتشكيك، وقد توافقوا على أن إطلاق الوحدة والواحد عليه وعلى غيره بالاشتراك المحض: وكذلك الحق والخير فهو حق بمعنى أنه يحق الحق ويبطل الباطل وواجب الوجود بعمنى أنه يوجب وجود غيره ويعدم، وحي بمعنى أنه يعيي الميت.

والمتضادات متخاصمات، والمختلفات متحاكمات، والحاكم عليها لا يكون في عداد أحد المتحاكمين إليه المتخاصمين عنده، لكنه يطلق الحق على الحكم بمعنى أنه يظهر الحق ويخفيه، لا بمعنى أنه يخاصم أحد المتخاصمين فيساويه تارة و بيابته أخرى.

فالوجود والعدم، والوجوب والإمكان، والوحدة والكثرة، والعلم والجهل، والحياة والموت، والحق والباطل، والخير والشر. والقدرة والمجز، متضادات، وتمإلى الله عن الأضداد والأنداد.

(١٤١) راجع: الطوسى، الخواجة، مصارع المصارع، ص ٢٢-٤٤.

(١٤٢) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١٨٨.

(١٤٣) جعفر بن الحسن بين يعيى بن حسن سعيد الهذلي الحلي، ابو القاسم، نجم الدين، المشهور بالمحقق الحلي، والمحقق الأول، (١٧٦.٦٠٣هـ) كان معاصداً للخواجة الطوسي، وهو خال وأستاذ العلامة الحلي، يُمتبر لدى الباحثين محييً الحوزة العلمية من خلال حوزة الحلة بعد ما أصابها من ضعف بعد وفاة الشيخ الطوسي، راجع مقدمة الإستادي، رضا، المسلك في أصول الدين، ص ١٦ـ ١٩.

الحر العاملي، الشيخ محمد بن الحسن، أمل الآمل، ج ٢، ص ٤٨: [نجم الدين أبو القاسم] جعفر بن الحسن بن يحيي بن الحسن بن سعيد الحلى. حاله في الفضل والعلم والثقة والجلالة والتحقق والتدفيق والفصاحة والشعر والأدب والإنشاء وجمع العلوم والفضائل والمحاسن أشهر من أن يذكر، وكان عظيم الشأن جليل القدر رفيع المنزلة، لا نظير له في زمانه. له كتب منها: كتاب شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام، وكتاب النافع مختصر الشرائع، وكتاب المعتبر شرح المختصر خرج منه العبادات وبعض التجارة مجلدان ولم يتم، ورسالة التياسر في القبلة، وشرح نكت النهاية مجلد، والمسائل العزية مجلد، والمسائل المصرية مجلد، والمسلك في أصول الدين [مجلد]، والمعارج في أصول الفقه [مجلد] وكتاب الكهنة (١) في المنطق مجلد، وكتاب نهج الوصول إلى علم الأصول، وغير ذلك. وله شعر جيد، وإنشاء حسن بليغ، من تلامذته الملامة وابن داود . ونقل أن المحقق الطوسي نصير الدين حضر مجلس درسه وأمرهم بإكمال الدرس، فجرى البحث في مسألة استحباب التياسر، فقال المحقق الطوسي: لا وجه للاستحباب لأن التياسر إن كان من القبلة إلى غيرها فهو حرام وإن كان من غيرها إليها فواجب. فقال الحقق في الحال: بل منها إليها فسكت المحقق الطوسي، ثم ألف المحقق في ذلك رسالة لطيضة أوردها الشيخ أحمد بن فهد في المهذب بتمامها وأرسلها إلى المحقق الطوسي فاستحسنها . وكان مرجع أهل عصره في الفقه وغيره، يروى عن أبيه عن جده يحيى الأكبر. وقال الملامة في بعض إجازاته عند ذكر المحقق: كان أفضل أهل زمانه في الفقه. قال الشيخ حسن في إجازته: لو ترك التقييد بأهل زمانه كان أصوب إذ لا أرى في فقهائنا مثله. انتهى. وقال ابن داود: جعفر بن الحسن بن يحيى بن سميد، شيخنا نجم الدين أبو القاسم المحقق المدقق الإمام المبلامة واحد عصيره، كان ألسن أهل زمانه واقومهم بالحجة واسرعهم استحضاراً، قرات عليه ورباني صغيراً، وكان له على إحسان عظيم والتفات، وأجاز لي جميع ما صنفه وقرأه ورواه وكل ما تصح روايته عنه، توفي سنة ٦٧٦، ثم ذكر المؤلفات السابقة إلا رسالة التياسر، ثم

قال: وله كتب كثيرة غير ذلك ليس هذا موضع استيفائها فأمرها ظاهر، وله تلامذة فضلاء. انتهى.

الخوشي، السيد أبو القاسم الموسوي، معجم رجال الحديث وتفصيل طبقات الرواة، ج 0 ص ٢٠: ٢١٥٢ ـ جعفر بن الحسن بن يحيى. توفي في شهر ربيع الآخر سنة ١٧٦، له تصانيف حسنة، محققة، محررة، عذبة، فمنها: كتاب شرائع الإسلام مجلدان، كتاب النافع في مختصره مجلد، كتاب المعتبر في شرح المختصر لم يتم، مجلدان، كتاب نكت النهاية، مجلد، كتاب المسلك في أصول الدين، مجلد، كتاب المعارج في أصول الفيه، وحمله الله.

- (١٤٤) يعتبر كتاب المسلك في أصول الدين الأثر الأهم في علم الكلام للمحقق الحلي.
  - (١٤٥) م. ن. ص ٢٩.
  - (١٤٦) الحلى، العلامة، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص ٣٩٢.
  - (١٤٧) الحلي، العلامة، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص ٣٩٢.
  - (١٤٨) الحلي، المحقق نجم الدين جعفر، المسلك في أصول الدين، ص ٢٤.
    - (١٤٩) المفيد، الشيخ، أوائل المقالات، ص ٩٥.
    - (١٥٠) الحلي، المحقق، المسلك في أصول الدين، ص ٢٩.
      - (١٥١) المفيد، الشيخ، أوائل المقالات، ص ٩٨.
    - (١٥٢) الحلى، المحقق، المسلك في أصول الدين، ص ٢٩.
      - (١٥٢) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد ص ١٤٤.
    - (١٥٤) الطوسي، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١٠٦ ـ ١٠٧.
      - (١٥٥) الحلي، العلامة، كشف المراد، ص ٢٩.٤٠.
- (١٥٦) لمراجعة تاريخ مسئلة الوجود الذهني راجع المطهري، مرتضى، شرح المنظومة، ج١، ١٩٨ . ٢٢٩.
- (١٥٧) الداماد هو السيد محمد باقر بن الأمير شمس الدين محمد الحسيني الاسترآبادي المعروف الميرداماد (الداماد بالفارسية تمني الصهر، وقد لقب بذلك لأن آباه كان صهراً للشيخ علي عبد العال الكركي المعروف بالمحقق الكركي)، ويعرف الداماد 'بالمعلم الثالث'، كان فيلسوفاً ورياضياً، وشاعراً بالعربية والفارسية، كان من تلامذته الفيلسوف الشهير صدر الدين الشيرازي 'الملا صدرا'.
  - (١٥٨) المطهري، مرتضى، شرح المنظومة، ج١، ١٩٨-٢٢٩.
    - (١٥٩) الطوسى، الخواجة، تجريد الاعتقاد، ص ١٥٤.
  - (١٦٠) الحلي، العلامة، كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص ٢٦٨-٢٦٩.
    - (١٦١) المطهري، مرتضى، الكلام والعرفان، ص ٥٢.
  - (١٦٢) رسالة تقسيم الحكمة للخواجة الطوسي أوردنا نصها الكامل في الباب الثالث.
  - (١٦٢) الرازي، محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من الحكماء والمتكلمين، ص٢١ و.
  - (١٦٤) الرازي، محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من الحكماء والمتكلمين، ص٢٣.٢١: الركن الأول: في المقدمات وهي ثلاث:

المسلمة الأولى: في العلوم الأوليـة: القـول في التـصـورات، القـول في التـصـديقـات، أنظار الفـرق الأربعـة في التصديقات،...

المقدمة الثانية: في أحكام النظر: النظر والفكر، الفكر المفيد للعلم موجود، لا حاجة في معرفة الله إلى المعلم....

المقدمة الثالثة: في الدليل وأقسامه: الدليل والإمارة إما عقلي أو سمعي أو مركب، الدليل اللفظي لا يفيد اليقين إلا بأمور عشرة، النقليات مستندة إلى صدق الرسول، الاستدلال قياس واستقراء وتمثيل.

الركن الثاني: في تقسيم المعلومات وهي ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في أحكام الموجود، المسألة الثانية: في المعدوم وتفصيل قول الفلاسفة والمعتزلة..، المسألة الثالثة: في الحال.

تقسيم الموجودات إلى الواجب والممكن، خواص الواجب لذاته وهي عشرة....

خواص المكن لذاته وهي: المكن ما لا يلزم من وجوده وعدمه محال، المكن لا يوجد ولا يعدم إلا بسبب منفصل. معارضات أربع على بداهة لزوم المرحج....

تقسيم الموجدات على رأي المتكلمين: الموجود إما قديم، وإما محدث. خواص القديم والمحدث، القديم يستعيل استناده إلى الفاعل. ..... كل محدث مسبوق بمادة ومدة على زعم الفلاسفة، العدم لا يصبع على القديم، تقسيم المكتات على رأى الحكماء إلى الجواهر والأعراض، تقسيم المحدثات على رأى المتكلمين....

الأعراض في غير الحي الأكوان والمحسوسات بالحواس؛ البرودة والحرارة، الرطوبة واليبوسة، الثقل والخفة..... مسألة الأعراض التي لا يتصنف بها غير الحي أجناس؛ الأول؛الحياة..... الثاني؛ الاعتقادات.... الثالث: القدرة..... الرابع: الإرادة والكراهة..... الخنامس؛ كبلام النفس..... السنادس؛ الألم واللذة.... السنابع؛ الإدراكيات..... أحكام الأعراض.... النظر في عوارض الأجسام.... تقسيم الأجسام

خاتمة في أحكام الموجودات: النظر الأول: في الوحدة والكثرة..... النظر الثاني: في العلة والمعلول...

الركن الثالث: في الإلهيات والنظر في الذات والصفات والأفعال والأسماء:

القسم الأول: في الذات..... القسم الشائي: في الصفات.... القسم الشالث: في الأفعال.... القسم الرابع: في الأسماء....

الركن الرابع: في السمعيات وهو مرتب على أقسام:

القسم الأول: في النبوات، القسم الثاني: في المعاد، القسم الثالث: في الأسماء والأحكام، القسم الرابع: في الإمامة.

(١٦٥) الرازي، محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من الحكماء والمتكلمين، المقدمة ص ١٦ـ١١ .

(١٦٦) تقي الدين أبو عصرو، عثمان بن عبد الرحمن بن موسى بن أبي نصر الشهرزوري الدمشقي الشافعي، المعروف بابن الصلاح (١٦٦) المسلاح (١٦٥). ولي التدريس في المدرسة الصلاحية في بيت المقدس، ثم انتقل إلى دمشق فولاه الملك الأشرف الأبروبي تدريس دار الحديث، كان مفتي الشام في عصره، أصبح فيما بعد إماماً من أثمة الحديث، يرتحل إلى الموصل الأبوسل الموصلي، - استاذ الخواجة الطوسي وقد أسفقا ذكره -، إلا أنه على الرغم من تردده مدة طويلة من الزمن على أستاذه لم يستطع هذا العلم أن يفتذ إلى عقل الشهرزوري، فلم يكن في وسع الأستاذ إلى أن ينصحه بترك الاشتقال بهذا الفن، وفعالاً التزم نصيحة أستاذه وترك الاشتقال بالمنطق، ولكنه لم يكتف بترك الاشتقال بهذا العلم، بل صار خصماً لدوداً له باسم الدين، حيث نراه في تلك الإجابة التي أجاب بها على من ساله، - ولعل هذا السؤال كان من وضعه هو نفسه -، هل الشارع أباح الاشتقال بالمنطق تعلماً أو تعليماً؟، وهل يجوز أن تستممل الاصطلاحات المنطقية في إثبات الأحكام الشرعية؟، وماذا يجب على ولي الأمر فعله بإزاء شخص من أهل الفلسفة معروف بتعليمها والتصنيف فيها، وهو مدرس في مدرسة من المارس العامة؟

(١٦٧) بدوي، عبد الرحمن، التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، ابحث: موقف أهل السنة بإزاء علوم الأوائل، أجنتس جولدتسهير، ص ١٦٨\_١٦.

(١٦٨) بدوي، عبد الرحمن، التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، بحث: موقف أهل السنة بازاء علوم الأوائل، أجنتس جولدتسهير، ص ١٦٢.

(١٦٩) الزركلي، خيسر الدين، الأعلام، ج ٤، ص ١٨١ــ١٨٥، تاج الدين السبكي (٣٣٧ ــ ٣٧١هـ = ١٣٣١ ـ ١٢٣٠م) عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي السبكي، أبو نصر: قاضي القضاة، المؤرخ، الباحث، ولد في القاهرة، وانتقل إلى دمشق مع والده، فسكنها وتوفي بها، نسبته إلى سبك (من أعمال المنوفية بمصر) وكان طلق اللسان، فوي الحجة، انتهى إليه قضاء في الشام وعزل، وتعصب عليه شيوخ عصره فاتهموه بالكفر واستحلال شرب الخمر، وأتوا به مقيداً مغلولاً من الشام إلى مصر، ثم أفرج عنه، وعاد إلى دمشق، فتوفي بالطاعون، قال ابن كلير، جرى عليه من المحن والشدائد ما لم يجر على قاض مثله، من تصانيفه أطبقات الشافية الكبرى سنة أجزا، وأميد النعم ومبيد النقم وأجمع الجوام].

(١٧٠) السيوطي، الإمام جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، ص ٧.

(١٧١) المطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، ج٢، ص ٤٣٢.

(۱۷۲) ابن خلدون، تاریخ ابن خلدون، ۱۶۰ ، ص ۱۶۸ ٤٦٨.٤

(١٧٣) الطهري، مرتضى، الكلام والعرفان، ص ٧٧. نصر، سيد حسين، ثلاثة حكماء مسلمين ص. ١١٣ ولدى سيد حسين نصر كلمة لطيفة في هذا الإطار حيث يقول: 'في زمان الرسول صلى الله عليه وأله، حيث يمكن القول بأن أبواب السماء كانت مفتوحة، لم تكن قوة الحياة الروحية الهائلة والاقتراب من منابع الوحي لتسمحا بقسمة كلية للدين إلى جزئيه الظاهري والباطني، أو الشريعة والطريقة، على الرغم من وجودهما فيه أصدلاً منذ البداية، لقد كان التراث الديني في أول الأصر كالمقدوف البركاني في حالة انصهار، ولم يتجعد وينحل إلى عناصره المختلفة إلا حيث برد ترريجياً وتجمد بتأثير عوامل التقلص الزمنية وظروف الفساد الدنييية، ولذا لا نجد أشاء المرنين الأولين من حياة التراث فوياً للناية، كما يتبن من انتشاره الخاطف وقوة امتداده، مذهباً فقهياً معيناً أو جماعة أو طريقة صوية منظمة بجلاء، وتلاحف أن المذاهب الفقهية قد تبلورت في القرن الثالث من الهجرة، وأن التصوف قد بدأ في الوكن شعبه يتجلى كفنصر بارز في المجتمع الإسلامي، فقد انتشرت عقائده ومناهجه بواسطة الطرق، التي كان يوجه كلا شبغ غالماً كانت ما كانت تسمى باسمه.

( ١٧٤) ورد عن الرسول الأكرم صلى الله عليه وآله الكثير من الأحاديث التي يمكن اعتبارها أصللاً للتصوف والعرفان بما هم طريق وينهج للمادة تؤدى إلى ثمار معرفية كما في النصوص التالية:

ـ مستبدرك الوسائل ـ الميرزا النوري ج ٧. ص ٥٠٠: [٨٧٤٣] ١٠ ـ الحسن بن أبي الحسن الديلمي في إرشاد القلوب: عن أمير المؤمنين (عليه السلام)، عن النبي (صلى الله عليه وآله)، أنه قال في ليلة المعراج: 'يا رب ما أول العبادة ؟ قال: أول العبادة الصمت والصوم، قال: يا رب وما ميراث الصوم؟ قال: يورث الحكمة، والحكمة تورث المعرفة، والمعرفة تورث اليقين، فإذا استيقن العبد، لا يبالي كيف أصبح، بعسر أم بيسر، وإذا كان العبد في حالة الموت، يقوم على رأسه ملائكة، بيد كل ملك كأس من ماء الكوثر وكأس من الخمر، يسقون روحه حتى تذهب سكرته ومرارته، ويبشرونه بالبشارة العظمي، ويقولون له: طبت وطاب مثواك، إنك تقدم على المزيز الكريم، الحبيب القريب، فتطير الروح من أيدي الملائكة، فتصعد إلى الله تعالى، في أسرع من طرفة عين، ولا يبقى حجاب ولا ستر بينها وبين الله تمإلى، والله عز وجل إليها مشتاق، ويجلس على عنن عند العرش، ثم يقال لها: كيف تركت الدنيا؟ فيقول: إلهي وعزتك وجلالك، لا علم لي بالدنيا، أنا منذ خلقتني خائف منك، فيقول الله: صدقت عبدي، كنت بجسدك في الدنيا، وروحك معى، فأنت بعيني سرك وعلانيتك، سل أعطك، وتمن على فأكرمك، هذه جنتي مباح فتسيع فيها، وهذا جواري فاسكنه، فتقول الروح: إلهي عرفتني نفسك، فاستغنيت بها عن جميع خلقك، وعزتك وجلالك، لو كان رضاك في أن اقطع إرباً إرباً، واقتل سبعين قتلة، باشد ما يقتل به الناس، لكان رضاك أحب إلى، كيف أعجب بنفسي؟ وأنا ذليل إن لم تكرمني، وأنا مغلوب إن لم تنصرني، وأنا ضعيف إن لم تقوني، وأنا ميت إن لم تحيني بذكرك، ولولا سترك لافتضعت أول مرة عصيتك، إلهي كيف لا أطلب رضاك؟ وقد أكملت عقلي حتى عرفتك، وعرفت الحق من الباطل، والأمر من النهي، والعلم من الجهل، والنور من الطلمة، فقال الله عز وجل: وعزتي وجلالي. لا أحجب بيني وبينك في وقت من الأوقات، كذلك افعل بإحيائي.

أمير المؤمنين (عليه السلام)، عن رسول الله (صلى الله عليه وآله)، أنه قال: "قال الله تعإلى له في ليلة المعراج: يا أحمد، ليس شيّ من العبادة أحب إلي من الصعت والصوم، فمن صام ولم يحفظ لسائه، كان كمن قام ولم يقرأ في صلاته، فأعطيه أجر القيام، ولم أعطه أجر العابدين، يا أحمد، هل تدري متى يكون [لي] العبد عابدا ؟ قال: لا. يا رب، قال: إذا اجتمع فيه سبع خصال: ورع يعجزه عن المحارم، وصعت يكفه عما لا ينيه، وخوف يزداد في كل يوم من بكائه، وحياء يستجي مني في الخلاء وأكل ما لا بد منه، ويبغض الدنيا لبنضي لها، ويعب الأخيار لحيي لهم با أحمد، بكله، وحياء يستجي مني في الخلاء وأكل ما لا بد منه، ويبغض الدنيا لبنضي لها، ويعب الأخيار لحيي لهم با أحمد، ليس كل من قال أحب الله أحبين، حتى يأخذ قوتاً ويلبس دوناً، وينام سجوداً، ويطيل قياماً، ويلزم صمتاً الخبر. مستدرك الوسائل - الميرزا النوري ج١١، ص ١٦٨٠ [ ١٣٦٣] روي في بعض الأخبار، أنه دخل على رسول الله (صلى الله عليه وآله) رجل اسمه مجاشع: فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى موافقة الحق؟ قال: (مخالفة النفس). فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى وأملى النفس) فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى ذكر الحق؟ قال (صلى الله عليه وآله): (سبط الله عليه وآله): (سبط الله عليه وآله): (مجرة النفس) فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى ذكر الحق؟ قال (صلى الله عليه وآله): (اسبط من الله عليه وآله): (اسبط من النفس) فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق إلى ورسول الله، فكيف الطريق إلى درسول الله، فكيف الطريق إلى درسول الله، فكيف الطريق إلى أنس الحق؟ قال (صلى الله عليه وآله): (الوحشة من النفس) فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق الى ذكيف الطريق إلى أنس الحق؟ قال (صلى الله عليه وآله): (الوحشة من النفس) فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق الى فكيف الطريق الى الله عليه وآله؛ (الوحشة من النفس) فقال: يا رسول الله، فكيف الطريق الى فكيف الطريق الله، المربول الله، المربول الله، المربول الله، المورة المؤلى الله عليه وآله؛ (البوحشة من النفس) فقال:

- مستدرك الوسائل \_ الميرزا النوري ج ٩، ص ١٩: [١٠٠٨٥] الحسن بن أبي الحسن الديلمي في إرشاد القلوب. عن

إلى ذلك؟ قال (صلى الله عليه وآله): (الاستعانة بالحق على النفس).

- مستدرك الوسائل - المبرزا النوري بـ ١١، ص ٢٣٣: ١٢٨٦ - ٢٠ - وعن أمير المؤمنين (عليه السلام) عن رسول الله (صند الله عليه وأله أنه الله تعالى قال له: يا أحمد، ما عرفني عبد (إلا خشع لي، وما خشع لي عبد) إلا خشع لك عبد) إلا خشع لك كل شن - إلى أن قال - يا أحمد، إن أحببت أن تجد حلاوة الإيمان، فجوع نفسك، والزم لسائك الصمت، والزم نفسك خشية وخوفاً، فإن فعلت ذلك فعلك تسلم، وإن لم تفعل فائت من الهائكين).

ـ مستدرك الوسائل ـ الميرزا النوري ج٢١، ص ٢٢٧؛ ١٣٩٨ عن أمير المؤمنين (عليه السلام) في حديث المعراج عن رسول الله صلى الله عليه وآله، قال: قال الله تبارك وتعالى: يا أحمد، إن المحبة لله هي المحبة للفقراء والنقرب (ليهم، قال: يا رب، ومن الفقراء قال: الذين رضوا بالقليل، وصبروا على الجوع، وشكروا على الرخاء، ولم يشكوا إليهم، قال: يا رب، ومن الفقراء وقال: الذين رضوا بالقليل، وصبروا على ما فاتهم، ولم يفرحوا بما أتاهم، يا أحمد، محبتي محبة الفقراء، فادن الفقراء وقرب مجلسهم (١)، وبعد الأغنياء وبعد مجلسهم، فإن الفقراء أحبائي...

- مستدرك الوسائل - الميرزا النوري ج ٦١، ص ٢١٨؛ ١٩٦٤ عن أمير المؤمنين (عليه السلام) أن النبي (صلى الله عليه وآله)، سأل ربه ليلة المراج فقال: أي رب الأعمال أفضل؟ - إلى أن قال - قال: يا أحمد، وعزتي وجلالي، ما من عبد ضمن لي بأربع خصال إلا أدخلته الجنة؛ يطوي لسانه فلا يفتحه إلا بما يعنيه، ويحفظ قلبه من الوسواس، ويحفظ عمله ونظري إليه، وتكون قرة عينه الجوع؛ يا أحمد، لو ذفت حلاوة الجوع والصمت والخلوة، وما ورثوا منها اقال: يا رب، ما ميراث الجوع؟ قال: الحكمة، وحفظ القلب، والتقرب إلي، والحزن الدائم، وخفة المؤونة بين الناس، وقول الحق، ولا يبالي عاش بيسر أو بعسر: يا أحمد، هل تدري بأي وقت يتقرب العبد إلى الله ؟ قال: لا يا رب، قال: إذا كان جأنماً، أو ساجداً، يا أحمد، إن العبد إذا جاع بطنه وحفظ لسانه، علمته الحكمة، وإن كان كافراً تكون حكمته حجة عليه ووبالاً .

(١٧٥) نهج البلاغة، دار المعرفة، بيروت، د.ت. د.ط.، وقد ورد في خطبه (عليه السلام):

ج٢، ص٢٠٤: `قد أحيا قلبه وأمات نفسه، حتى دقّ جليله ولطّف غليظه، وبرق له لامعٌ كثير البرق فأبان له الطريق، وسلك به السبيل، وتدافعته الأبواب إلى باب السلامة ودار الإقامة، وثبتت رجلاه بطمأنينة بدنه في قرار الأمن والراحة، بما استعمل قلبه وأرضى ربه .

ج٢. ص ٢١١-٢١٦: ما قاله عند تلاوته "رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله" إن الله سبحانه جمل الذكر جلاء للقلوب تسمع به بعد الوقرة، وتبصر به بعد العشوة، وتتقاد به بعد المائدة. وما برح لله \_ عزت آلاؤه \_ في البرهة بعد البرهة وفي أزمان الفترات عباد ناجاهم في فكرهم، وكلمهم في ذات عقولهم، فاستصبحوا بنور يقطة في الأسماع والإبصار والأفتدة، يذكرون بأيام الله، ويغوفون مقامه بهنزلة الأدلة في الفلوات، من أخذ القصد حمدوا إليه طريقه ويشروه بالنجاة، ومن أخذ يهيئاً وشمالاً ذموا إليه الطريق، وحذروه من الهلكة، وكانوا كذلك مصابيح تلك الظلمات وأدلة تلك الشبهات وإن للذكر لأهالاً أخذوه من الدنيا بدلاً فلم تشغلهم تجارة ولا بيع عنه، يقطعون به أيام الحياة ويهتنون بالزواجر عن معارم الله في اسماع الغاقلين. ويأمرون بالقسط ويأتمرون به، وينهون عن المنكر ويتناهون عنه. فكانما قطعوا الدنيا إلى الأخرة وهم فيها فشاهدوا ما وراء ذلك، فكأنما اطلعوا غيوب أهل البرزخ في طول الإقامة في، وحققت القيامة عليهم عدالتها، فكشفوا غطاء ذلك لأهل الدنيا حتى كأنهم يرون ما لا يرى الناس، ويسمعون ما يسمعون، فلو منظيم لعقلك في مقامهم المحمود، ومجالسهم الشهودة وقد نشروا دواوين أعمالهم، وفرغوا لحاسبة فضموا ونها، وحملوا ثقل أوزاهم ظهورهم فضعة ونشمة والمناف فشبطوا عنها فشرطوا فيها، وحملوا ثقل أوزاهم ظهورهم فضعفوا عن الاستقلال بها فشجوا نشيجاً وتجوابوا نعيباً، بيجون إلى ربهم من مقاوم ندم واعتراف لرايت أعلام

هدى، ومصابيح دجى. قد حفت بهم الملائكة، وتنزلت عليهم السكينة، وفتحت لهم أبواب السماء وأعدت لهم مقاعد الكرامات في مقام اطلع الله عليهم فيه فرضي سعيهم وحمد مقامهم يتنسمون بدعائه روح التجاوز، رهائن فاقة إلى فضله، واسارى ذلة لنظمته، جرح طول الأسى قلوبهم، وطول البكاء عيونهم، لكل باب رغبة إلى الله منهم يد قارعة يسألون من لا تضيق لديه المنادح ولا يخيب عليه الراغبون، فحاسب نفسك لنفسك فإن غيرها من الأنفس لها حسيب غيران،

وفي ج؛ ص ٢٧ ـ ٣٤: بلى، لا تخلو الأرض من قائم لله بحجة، إما ظاهراً مشهوراً أو خائضاً مغموراً لثلا تبطل حجج الله وييناته . وكم ذا؟ وإين أولئك؟ أولئك والله الأقلون عدداً والأعظمون قدراً. يحفظ الله بهم حججه وبيناته حتى يودعوها نظراءهم ويزرعوها في قلوب أشباههم هجم بهم العلم على حقيقة البصيرة، وباشروا روح اليقين، واستلانوا ما استوعره المترفون، وأنسوا بما استوحش منه الجاهلون، وصحبوا الدنيا بأبدان أرواحها معلقة بالمحل الاعلى. أولئك خلفاء الله في أرضه والدعاة إلى دينه، أه أه شوقاً إلى رؤيتهم .

#### (١٧٦) الصحيفة السجادية ص ٤١٤ـ٤١٤:

مناجاة المحبين: بسم الله الرحمن الرحيم، إلهي من ذا الذي ذاق حلاوة محبتك ضرام منك بدلاً، ومن ذا الذي أنس بقربك فابتنى عنك حولاً. إلهي فاجعلنا ممن اصطفيته لقربك وولايتك، واخلصته لودك ومحبتك، وشوقته إلى لقائك، ورضيته بقضائك، ومنحته بالنظر إلى وجهك، وحبوته برضاك، واعذته من هجرك وقلاك، وبواته مقعد الصدق في جوارك، وخصصته بمعرفتك، واهلته لعبادتك وهيمت قلبه لإرادتك، واجتبيته لمشاهدتك، وأخليت وجهه لك، وفرغت وفؤاده لحبك، ورغبته فيما عندك، والهمته ذكرك وأوزعته شكرك، وشغلته بطاعتك، وصيرته من صالحي بريتك واخترته لمناجاتك، وقطعت عنه كل شيء يقطعه عنك، اللهم اجعلنا ممن دابهم الارتباح إليك والحنين، ودهرهم الزهرة والأنترية، جباههم ساجدة لعظمتك، وعيونهم ساهرة في خدمتك ودموعهم سائلة من خشيتك، وقلوبهم متعلقة بمحبتك، وأفئدتهم منخلعة من مهابتك. يا من أنوار قدسه لأبصار محبيه رائقة، و سبحات وجهه لقلوب عارفيه شائقة با مني قلوب من يحبك، وحب كل عمل يوصلني إلى قريك، أن تجعلك أحب إلى رضوائك، وشوقي إليك ذائداً عن عصيائك، وامنن بالنظر إليك علي والمحلوة عندك، يا مجيب يا أرحم والعراحين والعطفة إلى، ولا تصرف عني وجهك، واجعلني من أهل الإسعاد والحظوة عندك، يا مجيب يا أرحم.

#### الصحيفة السجادية ص ٤١٨ـ٤١٧:

مناجاة العارفين: بسم الله الرحمن الرحيم، إلهي قصرت الألسن عن بلوغ شاتك كما يليق بجلالك، وعجزت العقول عن إدراك كنه جمالك، وانحسرت الأبصار دون النظر إلى سبحات وجهك، ولم تجمل للخلق طريقاً إلى معرفتك إلا عن إدراك كنه جمالك، وانحسرت الأبصار دون النظر إلى سبحات وجهك، ولم تجمل للخلق طريقاً إلى معرفتك إلا بمعجامع قلوبهم، فهم إلى أوكار الأفكار يأوون، وفي رياض القرب والمكاشفة يرتمون ومن حياض المحبة بكأس الملاطفة يكرمون، وشرائع المصافاة يردون. قد كشف النطاء عن أبصارهم، وانجلت ظلمة الريب عن عقائدهم وضمائرهم، وانتقت مخالجة الشك عن قلوبهم وسرائرهم، وانشرت بتحقيق المرفة صدورهم، وعلت لسبق السعادة في الزهادة وانتقت مخالجة الشك عن قلوبهم وسرائرهم، وانشرت بتحقيق المرفة صدورهم، وعلت لسبق السعادة في الزهادة بمعمه، وعنب في معين المعاملة شريهم، وطاب في مجلس الأنس سرهم، وأمن في موطن المخافة سربهم واطمأنت بالرجوع إلى رب الأرباب أنفسهم، وتيقنت بالفوز والفلاح أرواحهم، وقرت بالنظر إلى معيوبهم اعينهم، واستقر بالرجوع إلى رب الأرباب أنفسهم، وربعت في بيع الدنيا بالأخرة تجارتهم، إلهي ما أنذ خواطر الإلهام بذكرك على بادل السؤل ونيل المأمول قرارهم، وربعت في بيع الدنيا بالأخرة تجارتهم، إلهي ما أنذ خواطر الإلهام بذكرك على من طردك وإبعادك، وإمعلنا من أخص عارفيك، وأصلح عبادك، وأصدق طائعيك، وأخلص عبادك، يا عظيم يا جليل المحينة السجادية، صريم الحاك؛ الرحمين. المسحينة السجادية السجادية السجادية من ١٩٤٨ك؛ والمحينة السجادية السجادية السجادية السجادية السجادية السجادية السجادية السجادية السجادية من ١٩٤٨ك؛

مناجاة الذاكرين: بسم الله الرحمن الرحيم، إلهي لولا الواجب من قبول أمرك، لنزهتك من ذكري إياك على أن ذكري لك بقدري لا بقدرك، وما عسى أن يبلغ مقداري حتى أجعل محلاً لتقديسك، ومن أعظم النعم علينا جريان ذكرك على السنتنا، وإذنك لنا بدعائك وتتزيهك وتسبيحك. إلهي فألهمنا ذكرك في الخلاء والملأ، والليل والنهار والإعلان والإسرار، وفي السراء والضراء، وأنسنا بالذكر الخفي، واستعملنا بالعمل الزكي والسعى المرضى، وجازنا بالميزان الوفي. إلهي بك هامت القلوب الوالهة وعلى معرفتك جمعت المقول التباينة، فبلا تطمئن القلوب إلا بذكراك. ولا تسكن النفوس إلا عند رؤياك. أنت المسبح في كل مكان، والمعبود في كل زمان، والموجود في كل أوان والمدعو بكل السنان، والمعظم في كل جنان وأستغفرك من كل لذة بغير ذكرك. ومن كل راحة بغير أنسك ومن كل سرور بغير قربك. ومن كل شغل بغير طاعتك. إلهي أنت قلت وقولك الحق: " يا أيها الذين أمنوا اذكروا الله ذكراً كثيراً وسبحوه بكرة واصيلاً وقلك الحق: " عامرتنا بذكرك، ووعدتنا عليه أن تذكرنا تشريفاً لنا وتفخيماً واعظاماً، و ها نحن ذاكروك كما أمرتنا، فأنجز لنا ما وعدتنا، يا ذاكر الذاكرين ويا أرحم الراحمين.

الصحيفة السجادية، ص ٤٢١ـ٤٢١:

مناجاة الزاهدين: بسم الله الرحمن الرحيم. إلهي أسكنتنا داراً حضرت لنا حضر مكرها، و علقتنا بأيدي المنايا في حيائل غدرها، فإلها الملكة طلابها، المثلفة حيائل غدرها، فإلها الملكة طلابها، المثلفة حلالها المحشوة بالأفات، الشحونة بالنكبات، إلهي فزهدنا فيها، وسلمنا منها بتوفيقك وعصمتك، وانزع عنا جلأبيب مخالفتك، وتول أمورنا بحسن كفايتك، وأوفر مزيدنا من سعة رحمتك، وأجمل صلاتنا من فيض مواهبك، وأغرس في افتدتنا أشجار محبتك، وأقدم لنا أنوار معرفتك، وأذقنا حلاوة عفوك ولذة مغفرتك، وأقرر أعيننا يوم لقائك برؤيتك، وأخرج حب الدنيا من قلوبنا كما فعلت بالصالحين من صفوتك والأبرار من خاصتك، برحمتك يا أرحم الراحمين، ويا أكرمين.

- (١٧٧) الطباطبائي، محمد حسين، تفسير الميزان، ج٥، ص ٢٨١.
  - (۱۷۸) ابن خلدون، تاریخ ابن خلدون، ج۱، ص ٤٦٨ـ٤٦٧ .
- (۱۷۹) المطهري، مرتضى، الكلام والعرفان، ص٦٦-٦٧، وص ٧٥.
- (١٨٠) الطباطبائي، محمد حسين، تفسير الميزان، ج٥، ص ٢٨١.
- (١٨١) الآملي، السيد حيدر، أسرار الشريعة وأطوار الطريقة وأنوار الحقيقة، ص ٥٠.
  - (١٨٢) الكاشاني. كمال الدين عبد الرزاق، اصطلاحات الصوفية، ص ٥٠.
    - (١٨٢) الطباطبائي، محمد حسين، تفسير الميزان، ج٥، ص ٢٨١.
  - (١٨٤) الكاشاني، كمال الدين عبد الرزاق، اصطلاحات الصوفية، ص ٥٠.
- (١٨٥) الآملي، السيد حيدر، أسرار الشريعة وأطوار الطريقة وأنوار الحقيقة، ص ١١٣-٣٠٦.
- (١٨٦) الشبيبي، كامل، الصلة بين التصوف والتشيع، ج١. ص ٢٧٠.٢٧٥، و المطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، ج٢. ص ٤٤٢.
- (١٨٧) الشيبي ، كامل، الصلة بين التصوف والتشيع، ج١، ص ٢٩٠. ٢٩٢، هذا الرأي يختلف مع ما ذهب إليه الشهيد مرتضى مطهري من أن أبا هاشم الكوفي هو أول من دعي بهذا الاسم، راجع: المطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، ج٢٠ - ٢٠٠
  - (١٨٨) المطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، ج٢، ص ٤٤٤ـ٤٤٥.
    - (۱۸۹) ابن خلدون، تاریخ ابن خلدون، ج۱، ص ٤٦٧۔ ٤٦٨.
  - (١٩٠) الطباطبائي، محمد حسين، تفسير الميزان، ج٥، ص ٢٨١.
  - (١٩١) الطباطبائي، محمد حسين، تفسير الميزان، ج٥، ص ٢٨١.
  - (۱۹۲) نصر، سيد حسين، ثلاثة حكماء مسلمين، ص ١١٤ـ١١٧.
    - (۱۹۳) المطهري، مرتضى، الكلام والمرفان، ص ٦٦. ٦٩.
  - (١٩٤) الطباطبائي، محمد حسين، تفسير الميزان، ج٥، ص ٢٨٢.
  - (١٩٥) نصر، سيد حسين، ثلاثة حكماء مسلمين، ص ١١٧ـ١١٩.
- (١٩٦) راجع: الطباطبائي، محمد حسين، تفسير اليزان، جه. ص ٢٨٣. وقد أورد الحكيم اللاهيجي راياً مختلفاً بقوله: "طريقة الإشراق ... هي سبيل لسلوك طريق الباطن، وهي مسبوقة بسلوك طريق الظاهر وليس لها تفاوت مع التصوف، إلا في أن التصوف قبال المتكلم، والإشراق في مقابل الحكمة، يعني كلما كان سلوك طريق الباطن بعد سلوك طريق الظاهري الذي ينطبق على قوانين الحكمة تكون طريقة الإشراق، وإذا كان بعد سلوك الطريق الظاهري الذي يطابق قواعد الكلام تكون طريقة التصوف اللاهيجي، عبد الرزاق، كوهر مراد، بتوسط الكلبابكاني، علي

- الرياني، ما هو علم الكلام، ص ١٨٥.
- (١٩٧) نصر، سيد حسين، ثلاثة حكماء مسلمين، ص ٥٨ ـ ٦٠.
- (١٩٨) الطباطبائي، السيد محمد حسين، تفسير الميزان، ج١، ٣٧٠.
- - (۲۰۰) المطهري، مرتضى، الكلام والعرفان، ص ٦٦ ـ ٦٩.
  - (٢٠١) الطوسى، الخواجة، أوصاف الأشراف ص ٢٧ ـ ٢٨.
  - (٢٠٢) قسم الخواجة الطوسى أخلاق ناصري إلى ثلاث مقالات:

المقالة الأولى: في تهذيب الأخلاق وكانت قسمين:

القسم الأول في المبادئ: في معرفة الموضوع، ومعرفة النفس الإنسانية، تعداد قوى النفس الإنسانية، في شرف الإنسان، في بيان كمال ونقص النفس الإنسانية، في أفضلية كمال النفس، في بيان الخير والسعادة.

القسم الثاني في القاصد: في حد الخُلُق وبيان إمكانية تغيير الأخلاق، شرف صناعة تهذيب الأخلاق، أجناس مكارم الأخلاق، أنواع الفضائل، أصناف الرذائل، الفرق بين الفضائل وما شابهها، في شرف العدالة، اكتساب الفضائل ومراتب السعادة، حفظ صحة النفس وحماية الفضائل، معالجة أمراض النفس والتخلص من الرذائل.

المقالة الثانية: في تدبير المنزل: في سبب الحاجة المنازل، في معرفة سياسة الأحوال والأقوات وتدبير أمورها، معرفة سياسة أهل المنزل وتدبير أمورهم، معرفة سياسة الأولاد وتدبير أمورهم وتأديبهم، سياسة الخدم والعبيد وتدبير أمورهم.

المقالة الثالثة: في سياسة المدن: في سبب الحاجة إلى المدن وماهيتها، في فضيلة المجبة والمودة، في أقسام المجتمعات وشرح أحوال المدن، في سياسة الملك وآداب الملوك، في سياسة الخدم وآداب اتباع الملوك، في فضيلة الصدافة وكيفية معاشرة الأصدقاء، في كيفية التعامل مع أصناف الخلق، في وصايا أفلاطون.

نقلاً عن: مقلد، على، الأخلاق والسياسة والاجتماع عند نصير الدين الطوسي.

- (٢٠٢) الطوسى، الخواجة نصير الدين، أوصاف الأشراف، ص ٢٥.
  - (٢٠٤) الطوسي، الخواجة، أوصاف الأشراف ص ٢٧. ٢٨.
    - (٢٠٥) ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج٤، ص ٧- ٤٦. (٢٠٦) الطوسي، الخواجة، أوصاف الأشراف ص ٢٧.
- (٢٠٧) عرَف عبد الرزاق القاشاني الإرادة بأنها: "جمر من نار المحبة في القلب مقتضية لإجابة دواعي الحقيقة" القاشاني، عبد الرزاق، اصطلاحات الصوفية، ص ١٤.
- (٢٠٨) شرح الخواجة الطوسي هذه العبارة بقوله: 'بأنها رغبة في الاعتصام بالعروة الوثقى التي لا تزول ولا تتغير، وهي مبدأ السير إلى العالم القدسي". الطوسي، الخواجة، شرح الإشارات والتبيهات، ج؛، ٧٧.
  - (٢٠٩) ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج٤، ص ٤١-٤٥، وص ٧٦- ٧٨، وص ٨٦.
    - (٢١٠) الطوسي، الخواجة نصير الدين، أوصاف الأشراف، ص ٢٩ـ ٣٩.
      - (٢١١) سورة الأنعام \_ آية ٨٢.
      - (٢١٢) سورة إبراهيم، آية ٢٧.
      - (٢١٣) سورة الأنعام، آية ١٦٢.
  - (٢١٤) كامل الآية: (وأنيبوا إلى ربكم وأسلموا له من قبل أن يأتيكم العذاب ثم لا تنصرون)، سورة الزمر ، آية ٥٤.
    - (٢١٥) سورة إبراهيم، آية ٢٧.
- (٢١٦) كامل الآية: (وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة وذلك دين القيمة) سورة البينة، آية ٥.
  - (٢١٧) الطوسي، الخواجة نصير الدين، أوصاف الأشراف، ص ٧٤\_ ٨٤.
  - . (٢١٩) سورة الحج، أية ٥٤. ومعنى (تخبت) له قلوبهم أي تشتاق له وتلين.
- (٢١٨) سورة الكهف، آية ٢٨. (٢١٩) سورة الحج، آية ٥٤، وم (٢٢٠) سورة البقرة، آية ١٦٥.

```
(٢٢١) سورة إبراهيم، آية ٢٧.
```

(٣١١) إشارة إلى الآيات القرآنية الثلاث وهي: (وما أبرئ نفسي إن النفس لأمارة بالسوء إلا ما رحم ربي) يوسف \_ ٥٠. (لا أقسم بالنفس اللوامة) القيامة \_٢. (يا أيتها النفس المطمئنة ارجعي إلى ربك راضية مرضية) الفجر\_ ٢٧.

(٣٥٥) يقال: قَشَف الرجل: إذا لوَّحته الشمس أو الفقر، فتغير وأصابه قشفٌ، والمتقشف الذي يتبلغ بالقوت وبالرقع. وأترفته النعمّة: أطفته، وهو تَقل من التُّقل، أي غير متطيب.

(٢٥٨) تاريخ بغداد ـ الخطيب البغدادي ج٨. ص ١١٣ـ١١٢: الحسين بن منصور الحلاج يكنى أبا مفيث وقيل أبا عبد الله وكان جده مجوسياً اسمه محمى من أهل بيضاء فارس نشأ الحسين بواسط وقيل: بشستر وقدم بغداد فخالط

<sup>(</sup>٢٥١) الطوسي، الخواجة نصير الدين، أوصاف الأشراف، ص ٩٦-١٠٠.

الصوفية وصحب من مشيختهم الجنيد بن محمد وأبا الحسين النوري وعمرو الكي والمدوفية مختلفون فيه فاكثرهم نفى الحلاج أن يكون منهم وأبى أن يعده فيهم وقبله من متقدميهم أبو العباس بن عطاء البغدادي ومحمد بن حفيف الشيرازي وإبراهيم بن محمد النصر النيسابوري وصححوا له حاله ودونوا كلامه حتى قال بن حفيف الحسين بن منصور عالم رباني ومن نفاه عن الصوفية نسبه إلى الشعيدة في فعله وإلى الزندقة في عقده وله إلى الأن اصحاب ينسبون إليه ويغلون فيه وكان للحلاج حسن عبارة وحلاوة منطق وشعر على طريقة التصوف وأنا أسوق أخباره على تفاوت اختلاف القول فيه .

حدثتي أبو سعيد مسعود بن ناصر بن أبي زيد السجستاني أنبأنا أبو عبد الله محمد عبد الله بن عبيد الله بن باكوا الشيرازي بنيسابور أخبرني أحمد بن الحسين بن منصور بتستر قال مولد والدي الحسين بن منصور بالبيضاء في موضع يقال له الطور ونشأ بتستر وتلمذ لسهل بن عبد الله التسترى سنتين ثم صعد إلى بغداد وكان بالأوقات يلبس المسوح وبالأوقات يمشي بخرقتين مصبغ ويلبس بالأوقات الدراعة والعمامة ويمشى بالقباء أيضا على زي الجند وأول ما سافر من تستر إلى البصرة كان له ثماني عشرة سنة ثم خرج بخرفتين إلى عمرو بن عثمان المكي وإلى الجنيد بن محمد وأقام مع عمرو المكي ثمانية عشر شهراً ثم تزوج بوالدتي أم الحسين بنت أبي يعقوب الأقطع وتعير عمرو بن عثمان من تزويجه وجرى بين عمرو وبين أبي يعقوب وحشة عظيمة بذلك السبب ثم اختلف والدي إلى الجنيد بن محمد وعرض عليه ما فيه من الأذية لأجل ما يجرى بين أبي يعقوب وبين عمرو فأمره بالسكون والمراعاة فصبر على ذلك مدة ثم خرج إلى مكة وجاور سنة ورجم إلى بغداد مم جماعة من الفقراء الصوفية فقصد الجنيد بن محمد وسأله عن مسألة فلم يجبه ونسبه إلى أنه مدع فيما يسأله فاستوحش وأخذ والدتي ورجع إلى تستر وأقام نحوأ من سنة ووقع له عند الناس قبول عظيم حتى حسده جميع من في وقته ولم يزل عمر بن عثمان يكتب الكتب في بابه إلى خوزستان ويتكلم فيه بالمظائم حتى جرد ورمي بثياب الصوفي ولبس قباء وأخذ في صحبة أبناء الدنيا ثم خرج وغاب عنا خمس سنين بلغ إلى خراسان وما وراء النهر ودخل إلى سجستان وكرمان ثم رجع إلى فارس فأخذ يتكلم على الناس ويتخذ المجلس ويدعو الخلق إلى الله وكان يعرف بفارس بأبي عبد الله الزاهد وصنف لهم تصانيف ثم صعد من فارس إلى الأهواز وأنفذ من حملتي إلى عنده وتكلم على الناس وقبله الخاص والعام وكان يتكلم على أسرار الناس وما في قلوبهم ويخبر عنها فسمى بذلك حلاج الأسرار فصار الحلاج لقبه ثم خرج إلى البصرة وأقام مدة يسيرة وخلفني بالأهواز عند أصحابه وخرج ثانياً إلى مكة ولبس المرقعة والفوطة وخرج معه في تلك السفرة خلق كثير وحسده أبو يعقوب النهرجوري فتكلم فيه بما تكلم فرجم إلى البصرة وأقام شهرأ واحدأ وجاء إلى الأهواز وحمل والدتي وحمل جماعة من كبار الأهواز إلى بغداد وأقام ببغداد سنة واحدة ثم قال لبعض أصحابه: احفظ ولدى حمداً إلى أن أعود أنا فإني قد وقم لي أن أدخل إلى بلاد الشرك وأدعو الخلق إلى الله عز وجل وخرج فسممت بخبره أنه قصد إلى الهند ثم قصد خراسان ثانياً ودخل ما وراء النهر و تركستان وإلى ماصين ودعا الخلق إلى الله تعإلى وصنف لهم كتباً لم نقع إلى إلا أنه لما رجع كانوا يكاتبونه من الهند بالمفيث ومن بلاد ماصين و تركستان بالمقيت ومن خراسان بالميز ومن فارس بأبي عبد الله الزاهد ومن خوزستان بالشيخ حلاج الأسرار وكان ببغداد قوم يسمونه المصطلم وبالبصدرة قوم يسمونه المحير ثم كثرت الأقاويل عليه بعد رجوعه من هذه السفرة فقام وحج ثالثاً وجاور سنتين ثم رجع وتغير عما كان عليه في الأول واقتنى العقار ببغداد وبني داراً ودعا الناس إلى معنى لم أقف إلا على شطر منه حتى خرج عليه محمد بن داود وجماعة من أهل العلم وقبحوا صورته ووقع بين علي بن عيسى وبينه، ووقع بينه وبين الشبلي وغيره من مشايخ الصوفية فكان يقول قوم: إنه ساحر، وقوم يقولون: مجنون، وقوم يقولون: له الكرامات وإجابة السؤال، واختلفت الألسن في أمره حتى أخذه السلطان وحبسه

- ميزان الاعتدال - الذهبي ج ١، ص ٥٤٨: الحسين بن منصور الحلاج. القتول على الزندقة. ما روى ولله الحمد شيئاً من العلم، وكانت له بداية جيدة وتأله وتصوف، ثم انسلخ من الدين. وتعلم السحر، وأراهم المخاريق. أباح العلماء دمه، فقتل سنة إحدى عشرة وثلاثمائة.

ـ هدية العارفين ـ إسماعيل باشا البغدادي ج ١. ص ٢٠٥، ٢٠٥: الحلاج أبو مغيث ـ الحسين بن منصور الحلاج الغارسي البغدادي الصوفي توفى مصلوباً ببغداد سنة ٢٠٥ تسع وثلاثماثة. له من التصانيف: بستان الموفة، تفسير سورة الإخلاس، كتاب الأبد، كتاب الأحرف المحدثة والأزلية والأسماء الكلية، كتاب الأمثال، كتاب التوحيد، كتاب الجيم الأصغر، كتاب الجيم الأكبر، كتاب حمل النور والحياة والأرواح، كتاب خزائن الخيرات ويعرف أيضاً بالألف المالوف، كتاب خلق الإنسان والبيان، كتاب خلق خلائق القرآن والاعتبار، كتاب الدرة إلى نصر القشورى. كتاب الدارات ذرواً، كتاب سعر العالم والمبعوث، كتاب السمري وجوابه، كتاب السياسة إلى حسين بن حمدان، كتاب السياسة والخلفاء والأمراء، كتاب الصلاق والخلفاء والأمراء، كتاب الصلاق، كتاب الصلاق والخلفاء والأمراء، كتاب الصلاق، كتاب الصلاق المسيون، كتاب طاسين الأزل والجوهر الأكبر والشجرة الزيتونة النورية، كتاب القلل المدود والماء المسكوب والحياة الباقية، كتاب العدل والتوجيد، كتاب علم البقاء والفناء، كتاب الغربيب والفصيح، كتاب في أن الذي أنزل عليك القرآن لرادك إلى معاد، كتاب قرآن القرآن لرادك إلى معاد، كتاب قران والقرفان، كتاب القيامة و القيامات، كتاب الكبر والعظمة، كتاب الكبريت الأحمر، كتاب كل ميه. كتاب كيف كان وكيف يكون، كتاب لا كيف. كتاب التجهيات، كتاب مدح النبي والثل الأعلى، كتاب مواجيد العارفين، كتاب النجم إذا هوى، كتاب فرر النور، كتاب الرود الثانى، كتاب فور النور، كتاب الوطود الأول، كتاب الوطوة وبدو الخلق، كتاب الوظئة وبدو الخلق، كتاب الوظئة وبدو الخلق، كتاب الوظئة وبدو الخلق، كتاب الويقية وبدو الخلق، كتاب الويقوة وبدو الخلق، كتاب الوظئة وبدو الخلق، كتاب الويقة وبدو الخلق، كتاب الويقة وبدو الخلق، كتاب الويقية وبدو الخلق، كتاب الويقة ويدو الخلق، كتاب الويقة وبدو الخلق، كتاب الويقة ويدو الخلق، كتاب الويقة والماله، كتاب الويقة وبدو الخلق، كتاب الويقة والمالة، كتاب الويقة والمالة، كتاب الويقة والخلق، كتاب الويقة والمالة، كتاب الويقة والمالة، كتاب الويقة والمالة، كتاب الويقة وبدو الخلق، كتاب الويقة والوية والمالة، كتاب الويقة والوية والموالة، كتاب الويقة والميالة، كتاب الويقة والوية والخلاطة والخلاطة والموالة والدورة والموالة والوية والموالوية والوية والوية والموالة والوية والوية والوية والموالة والوية والوية والوية والوية والوية والخلاطة والوية والوية

الأعلام ـ خير الدين الزركلي ج ٢٠، ص ٢٠٠: الحلاج (٢٠٠٠ - ٣٠٥ هـ = ٢٠٠٠ - ٣٩٢م) الحسين بن منصور الحلاج، أبو مغيث: فيلسوف، بعد تارة في كبار المتعبدين والزهاد، وتارة في زمرة الملحدين. أصله من بيضاء فارس، ونشأ بواسط العراق (أو بتستر) وانتقل إلى البصرة، وحج، ودخل بغداد وعاد إلى تستر، وظهر أمره سنة ٢٩٩ هـ فاتبع بعض الناس طريقته في التوحيد والإيمان. ثم كان ينتقل في البلدان وينشر طريقته سراً، وقالوا: إنه كان ياكل يسيراً ويصلي كثيراً ويصوم الدهر، وإنه كان ياكل يسيراً ويصلي كثيراً ويصوم الدهر، وإنه كان يظهر مذهب الشبعة للطوك (المباسيين) ومذهب الصوفية للمامة، وهو في تضاعيف ذلك بدعي حلول الألوهية فيه، وكثرت الوشايات به إلى المقتدر العباسي فأمر بالقبض عليه، فسجن وعنب وضرب وهو صابر لا يتأوه ولا يستغيث، قال ابن خلكان: وقطعت اطرافه الأربعة ثم حز رأسه وأحرفت جثته ولما صارت رماداً التيت في دجلة ونصب الرأس على جسر بغداد، وادعى أصحابه أنه لم يقتل وإنما القي شبهه على عدو له، وقال ابن النديم في وصفه: كان محتالاً يتعاطى مذاهب الصوفية ويدعي كل علم، جسوراً على السلاطين، مرتكباً للعظائم، يروم والحب اللاول ويقول بالحلول، وأورد أسماء ستة وأربعين كتاباً له، غريبة الأسماء والأوضاع، منها (طاسين الأزل والسياسية والخلفاء والأمراء) وزاورد أسماء ستة وأربعين كتاباً له، غريبة الأسماء والأوضاع، منها (طاسين الأزل وراكبي كان وكيف يكون) و(الكبريت الأحمر) و(الوجود الأول) و(الوجود الثاني) و(القيامات) و(الموجود) والسياسة والخلفاء والأمرين الأصمر) و(الحجود الأول) و(الوجود الثاني) و(الباتين) و(التوجيد)، ووضع ولكنك صنف الستشرق لويس مسينيون ولكيه كثيرة،

البداية والنهاية ـ ابن كثير ج ١١، ص ١٩٠ـ١٠٠: ترجمة الحلاج ونحن نعوذ بالله أن نقول عليه ما لم يكن قاله، أو نتحمل عليه في أقواله وأفعاله، فنقول: هو الحسين بن منصور بن محمى الحبلاج أبو مفيث، ويقال أبو عبد الله، كان جده مجوسياً اسمه محمى من أهل فارس من بلدة يقال لها: البيضاء، ونشأ بواسط، ويقال: بتستر، ودخل بغداد وتردد إلى مكة وجاور بها في وسط المسجد في البرد والحر، مكث على ذلك سنوات متفرقة، وكان يصابر نفسه ويجاهدها، ولا يجلس إلا تحت السماء في وسط المسجد الحرام، ولا يأكل إلا بعض قرص ويشرب قليلاً من الماء معه وقت الفطور مدة سنة كاملة، وكان يجلس على صخرة في شدة الحر في جبل أبي قبيس، وقد صحب جماعة من سادات المشايخ الصوفية، كالجنيد بن محمد، وعمرو بن عثمان المكي، وأبي الحسين النوري. قال الخطيب البغدادي: والصوفية مختلفون فيه، فأكثرهم نفي أن يكون الحلاج منهم، وأبي أن يعده فيهم، وقبله من متقدميهم أبو العباس بن عطاء البغدادي، ومحمد بن خفيف الشيرازي، وإبراهيم بن محمد النصراباذي النيسابوري، وصححوا له حاله، ودونوا كلامه، حتى قال ابن خفيف: الحسين بن منصور عالم رباني، وقال أبو عبد الرحمن السلمي - واسمه محمد بن الحسين \_ سمعت إبراهيم بن محمد النصراباذي وعوتب في شيء حكى عن الحلاج في الروح فقال للذي عاتبه؛ إن كان بعد النبيين والصديقين موجد فهو الجلاج. قال أبو عبد الرحمن: وسمعت منصور بن عبد الله يقول: سمعت الشبلي يقول: كنت أنا والحسين بن منصور شيئاً واحداً، إلا أنه أظهر وكتمت. وقد روى عن الشبلي من وجه آخر أنه قال، وقد رأى الحلاج مصلوباً: ألم أنهك عن العالمين؟ قال الخطيب: والذين نفوه من الصوفية نسبوه إلى الشعبذة في فعله، وإلى الزندقة في عقيدته وعقده. قال: وله إلى الآن أصحاب ينسبون إليه ويغالون فيه ويغلون. وقد كان الحلاج في عبارته حلو المنطق، وله شعر على طريقة الصوفية. قلت: لم يزل الناس منذ قتل الحلاج مختلفين في أمره. فأما الفقهاء فبحكي عن غير واحد من العلماء والاثمة إجماعهم على قتله، وأنه قتل كافرا، وكان كافراً ممخرقاً مموهاً

مشعبذاً، وبهذا قال اكثر الصوفية فيه. ومنهم طائفة كما تقدم أجملوا القول فيه، وغرهم ظاهره ولم يطلعوا على باطنه ولا باطن قوله، فإنه كان في ابتداء أمره فيه تعبد وتاله وسلوك، ولكن لم يكن له علم ولا بنى أمره وحاله على تقوى من الله ورضوان. فلهذا كان ما يفسده اكثر مما يصلحه، وقال سفيان بن عيينة؛ من فسد من علمائنا كان فيه شبه من النصارى، ولهذا دخل على الحلاج الحلول والاتحاد، فصار من أهل الاتحلال والاتحاد، فصار من أهل الاتحلال والاتحراف، وقد روي من وجه أنه تقلبت به الأحوال وتردد إلى البلدان، وهو في ذلك كله يظهر للناس أنه من الدعاة إلى الله عز وجل. وقد اتفق علماء بغداد على كفر الحلاج وزندقته، وأجمعوا على قتله وصليه، وكان علماء بغداد إذ ذاك هم الدنيا.

(٢٥٩) الغطيب البغدادي، تاريخ بغداد ج٨، ص ٢٢: أخبرنا علي بن أبي علي عن أبي الحسن أحمد بن يوسف الأزرق أن الحسين بن منصور الحلاج لما قدم بغداد يدعو، إستغوى كثيراً من الناس والرؤساء وكان طمعه في الرافضة أقوى الحسين بن منصور الحلاج لما قدم بغداد يدعو، إستغوى كثيراً من الناس والرؤساء وكان طمعه في الرافضة، قتل الدخوله من طريقهم فراسل أبا سهل بن نوبخت يستغويه وكان أبو سهل من بينهم مثلقناً فهما قطناً، فقال أبو سهل لرسوله، هذه المجزات التي يظهرها قد تأتي فيها الحيل ولكن أنا رجل غزل ولا لذة لي أكبر من النساء وخلوتي بهو وأنا مجبيني وأشده بالعمامة واحتال فيه بعيل ومبتلى بالخضاب لستر المشيب فإن جمل لي شعراً ورد لحيتي سوداء بلا خضاب أمنت بما يدعوني إليه كائناً ما كان إن شاء قلت: إنه الإمام وإن شاء قلت: إنه اللام وإن شاء قلت: إنه الله قال: فلما سمع الحلاج جوابه آيس منه وكف عنه، قال أبو الحسن وكان الحلاج يدعو كل قوم إلى شيء من هذه الأشياء التي ذكرها أبو سهل على حسب ما ستئله طائفة طائفة.

(٢٦٠) الصدوق، الشيخ، اعتقادات الإمامية، ضمن تصحيح الاعتقادات، للشيخ المفيد، ص ١٣٤.

(٢٦١) المفيد، الشيخ، المقنعة، المقدمة، ص ١٧.

(٢٦٢) الطوسي، الشيخ أبو جعفر، الفيبة، ص ٢٠١ـ٤٠٢:

٧٧٦ ـ أخبرنا الحسين بن إبراهيم، عن أبي العباس أحمد بن علي بن نوح، عن أبي نصر هبة الله بن محمد الكاتب ابن بنت أم كلثوم بنت أبي جعفر العمري قال: لما أراد الله تعإلى أن يكشف أمر الحلاج ويظهر فضيحته ويخزيه، وقع له أن أبا سهل إسماعيل بن علي النوبختي ممن تجوز عليه مخرفته وتتم عليه حيلته، فوجه إليه يستدعيه وظن أن أبا سهل كثيره من الضغفاء في هذا الأمر بفرط جهله، وقدر أن يستجره إليه فيتخرق (به) ويتسوف بانقياده على غيره، فيستنب له ما قصد إليه من الحيلة والبهرجة على الشغفة، لقدر أبي سهل في أنفس الناس ومحله من العلم والأدب أيضناً عندهم، ويقول له في مراسلته إياه: إني وكيل صاحب الزمان (عليه السلام) وبهذا أولاً كان يستجر الجهال ثم يعلوه منه إلى غيره - وقد أمرت بمراسلتك وإظهار ما تريده من النصرة لك لتقوي نفسك، ولا ترتاب بهذا الأمر. اللائل والبراهين، وهو أني رجل أحب الجواري وأصبو إليهن، ولي منفن عدة أنخطاهن والشيب يبعدني عنهن الدلائل والبراهين، وهو أني رجل أحب الجواري وأصبو إليهن، ولي منفن عدة أنخطاهن والشيب يبعدني عنهن ويعنفن الهون والشيب يبعدني عنهن عدة أنخطاهن والشيب يبعدني عنهن عندمن فصار القرب بعدا والوصال هجرا، وأريد أن تنتيني عن الخضاب وتكفيني مؤنته، وتجمل لحيتي سوداء، فإني طوع يديك، وصائر إليك، وقائل بقولك، وأم إلى منفيك، ما لي في ذلك من البمبيرة ولك من المونة، فلما سمع حواباً، ولم يرسل إليه بدهبه، وأمسك عنه ولم يرد إليه الصغير والكبير، وكان هذا العلم مسبأ لكشف أمره وتنفير الجماعة عنه.

٣٧٧ - وأخبرني جماعة، عن أبي عبد الله الحسين بن علي بن الحسين بن موسى بن بابويه أن ابن الحلاج صار إلى قم، وكاتب قرابة أبي الحسن يستدعي أبا الحسن أيضاً ويقول: أنا رسول الإمام ووكيله، قال: فلما وقعت المكاتبة في يد أبي رضي الله عنه خرقها وقال لموسلها إليه: ما أفرغك للجهالات؟ فقال له الرجل: - وأظن أنه قال: أنه ابن عمته أو ابن عمه - فإن الرجل قد استدعانا فلم خرقت مكاتبته وضحكوا منه وهزئوا به، ثم نهض إلى دكانه أنه ابن عمته أو ابن عمه - فإن الرجل قد استدعانا فلم خرقت مكاتبته وضحكوا منه وهزئوا به، ثم نهض إلى دكانه ومعه جماعة من أصحابه وغلمائه. قال: فلما دخل إلى الدار التي كان فيها دكانه نهض له من كان هناك جالساً غير رجل رأه جالساً في الموضع فلم ينهض له ولم يعرفه أبي فلما جلس وأخرج حسابه ودواته كما يكون التجار أقبل على بعض من كان حاضراً، فسأله عنه فأخبره فسمعه الرجل يسال عنه، فأقبل عليه وقال له: تسأل عني وأنا حاضراً،

فقال له أبي: أكبرتك أبها الرجل و أعظمت قدرك أن أسالك، فقال له: تخرق رقمتي وأنا أشاهدك تخرقها؟ فقال له أبي: فأنت الرجل إذاً، ثم قال: يا غلام برجله وبقفاه، فخرج من الدار العدو لله ولرسوله، ثم قال له: أتدعي المجزات عليك لعنة الله؟ أو كما قال فأخرج بقفاه فما رأيناه بعدها بقم الطوسى، الشيخ أبي جعفر، الفيبة، ص ٢٠٣٤٠١.

- (۲٦٣) م. ن. ص ٩٤.
- (٢٦٤) الطوسي، الخواجة نصير الدين، شرح الإشارات والتنبيهات، لابن سينا، ج٤، ص ٢٠.
- (٢٦٥) بتوسط: فرحات، هاني نعمان، مسائل الخلاف بين فخر الدين الرازي ونصير الدين الطوسي، ص ١٢٢.
  - (٢٦٦) ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج٤، ص ١٦١ ـ ١٦٢.
- (۲۲۷) القرآن الكريم: قوله تعالى: "وما أبرئ نفسي إن النفس لأمارة بالسوء إلا ما رحم ربي إن ربي غفور رحيم" سورة يوسف آية ٥٠٠. وقوله تعالى: "يا أيتها النفس الطمشة أرجعي إلى ربك راضية مرضية" الفجر ٢٧. ٢٨.
  - (٢٦٨) ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج٤، ص٩٨، والطوسي، الخواجة، شرح الإشارات، ج٤، ص ٩٩.
    - (٢٦٩) ابن سينا، الإشارات والتنبيهات، ج١٤. ص ٩٩. ١٠٠٠.
      - ( ۲۷۰ ) القرآن الكريم، سورة هود، آية ۱۲۲ .
    - (٢٧١) الطوسي، الخواجة نصير الدين، شرح الإشارات والتنبيهات، لابن سينا، ج٢، ص ١٥٢.
- (٣٧٢) الخواجة عبد الأنصاري من عرفاء القرن الخامس، من نسل أبي أيوب الأنصاري الصحابي المروف. هو من أشهر وأعبد العرفاء، له كلمات قصار ومناجاة ورباعيات جميلة مهيجة، شهرته في الأكثر بها، وله في هرات وتوفي ودفن فيها سنة ٨١هه، لذلك عرف بشيخ هرات، له كتب كثيرة أشهرها وأكمل كتب العرفان الذي كان يدرس في هذا الفن هو كتاب أمنازل السائرين، وكتبت عليه شروح كثيرة، عن: المطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، ج٢، ص £10، £12.
- ( ٢٧٣) الأنصاري، الخواجة عبد الله، منازل السائرين، قسم كتابه إلى عشرة أقسام، وكل قسم عشرة أبواب، وكل باب مُنتتج بآية قرآنية، وفي المتن الكثير من الآيات القرآنية، والأحاديث النبوية وقصص التصوفة والعرفاء.
- ( ٢٧٤) (سالة تفسير سورة العصر كما وردت في الرسائل الملحقة بتلخيص الحصل ص ٥١٩ حيث يورد التفسير على الشكل التالي: "قوله: بسم الله الرحمن الرحيم، والعصر إن الإنسان لفي خسر" إي في الاشتغال بالأمور الطبيعية والاستغراق بالمستهيات النفسانية. "إلا الذين أمنوا" أي الكاملين في القوة النظرية، "وعملوا الصالحات" أي الكاملين في القوة النظرية، "وتواصوا بالحو" أي الذين يكملون عقول الخلائق بالمارف النظرية، "وتواصوا بالصبر" أي الذين يكملون أخلاق بالمارف الخلائق بتلقى المقدمات الخلقية.
- (٢٧٥) رسالة المبدأ والمعاد: يعرفها الخواجة الطوسي بأنها "نبذة عما يشاهده سالكو طريق الآخرة من معاد الخلق، تشبه ما هو في الكتاب مسطور وعلى لسبان الأنبياء والأولياء عليهم السبلام مذكور، من أحوال القيامة والجنة والنار وغيرها على الوجه الذي يشاهده أهل الكشف . فمثلاً يتحدث عن البدأ والماد فيقول: المجيء من الجنة إلى الدنيا هو التوجه من الكمال إلى النقصان والوقوع من الفطرة، ولا مجالة أن صدور الخلق من الخالق لا يكون إلا على هذا النمط. والذهاب من الدنيا إلى الآخرة هو توجه من النقصان إلى الكمال والوصول إلى الفطرة، ولا محالة أن رجوع الخلق إلى الخالق لا يتصور إلا على هذا النسق، الله يبدأ الخلق ثم يميده ثم إليه ترجعون. فالأول: هو النزول والهيوط، والثاني: هو العروج والصعود . الأول: هو أقول النور والثاني: طلوع النور . الله نور السماوات والأرض ولهذا السبب عبروا عن المبدأ بالليلة، وهي ليلة القدر، وعبروا عن المعاد باليوم وهو يوم القيامة، في ليلة القدر 'تتزل الملائكة والروح فيها بإذن ربهم من كل أمر . وفي يوم القيامة تعرج الملائكة والروح إليه في يوم كان مقداره خمسين الف سنة . ويما أن كمال المبدأ بالماد فكذلك كمال الليل باليوم وكمال اليوم بالشهر، وكمال الشهر بالسنة، فإذا كان المبدأ ليلة القدر فالمعاد يوم القيامة... . وعندما بحث عن الأوضاع التي تحدث يوم القيامة نراه يذكر على الشكل التالي: "الشمس مفيضة الأنوار الكلية في خلق هذا العالم والقمر يستفيض النور منها، ويضيفه على ما دونه في وقت غيبتها، والكواكب مبادئ فيضان الأنوار الجزئية، فعندما ينكشف نور الأنوار لا يبقى للكواكب وجود وإذا الكواكب انتثرت ويُمحى القمر "وخسف القمر" ويتصل المستفيض بالمفيض "وجمع الشمس والقمر" وبما أن ذا النور والنور يصبحان واحداً، فلا يبقى أثر لا من الإفاضة ولا من الاستفاضة "إذا الشمس كورت" "لا يرون فيها شمساً ولا زمهـريراً . والجبـال التي هي سبب اعـوجاج طرق الوصـول ومقـتضى مقـاسـاة تعب السلوك يجعلونها أولاً كالعهن المنفوش وأخيراً يكون النسف بشكل كلي يسالونك عن الجبال فقل ينسفها ربي نسفاً فيدرها قاعاً صفصفاً، لا ترى

فيها عوجاً ولا أمتاً : إي يزول التشبيه والتنزيه والبحار التي يتعذر العبور منها إلا بواسطة السفن الموصلة إلى ساحل النجاة والاستدلال بثواقب الكواكب "وإذا البحار سجرت" فيصبح على حد سواء البحر والبر والأسفل والأعلى والسماء والأرض، وتظهر الخلائق في عرصات القيامة "فإذا هم بالساهرة" ...

ثم قسمها على عشرين فصلاً كالآتي: الفصل الأول: في صفة طريق الآخرة وذكر سالكيها، وأسباب إعراض الناس عنها وأفات الإعراض. الفصل الثاني: في الإشارة إلى المبدأ والمعاد والمجيء من الفطرة الأولى والوصول إلى المعاد وذكر ليلة القدر ويوم القيامة. الفصل الثاني: في الإشارة إلى كل من العالمن، وذكر مراتب الناس في هذا العالم وفي ذلك العالم، الفصل الدامن في هذا العالم وفي ذلك العالم الفراء. الفصل الدابع: في الإشارة إلى مكان وزمان الآخرة. الفصل الخامس: في الإشارة إلى حشر الخلائق، الفصل السابع: في الإشارة إلى المصل السابع: في الإشارة إلى المعالم والكرم الكاتبين ونزول الملائكة والشياطين على المحسنين الصراء. الفصل التامن: في الإشارة إلى العوالم الكاتبين ونزول الملائكة والشياطين على المحسنين والمعام، الفصل العاشر: في الإشارة إلى والمسيئين. الفصل التاشي عشر: في الإشارة إلى المعاوات. الفصل الثاني عشر: في الإشارة إلى الحالات التي تحدث يوم القيامة وقوف المغالم المعامل المعامل المعامل الشام عشر: في الإشارة إلى الموال الخاص عشر: في الإشارة إلى المهارة إلى المعالم النامس عشرت في الإشارة إلى أنهار الجنة وما هو بإزائها في جهنم، الفصل السامع غشر: في الإشارة إلى خازن الجنة والنار ووصول الناس إلى الفطرة الأولى التي كانت في الإشارة إلى المحور العين، الفصل الشامن في الإشارة إلى المورد العين، الفصل الشامن وي الإشارة إلى الفطرة الأولى التي كانت في الشارة إلى الحور العين، الفصل الشامن في الإشارة إلى الإشارة إلى المورد العين، الفصل الشامن وي الإشارة إلى الإشارة إلى المورد العين، الفصل الشامين: في الإشارة إلى الوبه وعقابه وعدله.

(٢٧٦) الطوسى، الخواجة، الفصول النصيرية، ص ١٠٢ ـ ١١٨.

(٣٧٧) إسمه: أبو عبد الله المقداد بن عبد الله بن محمد بن الحسين بن محمد السيوري الأسدي المعروف في كتب الفقه والكلام بـ: "الفاضل المقداد"، و "الفاضل السيوري"، ويُعرف أيضاً بـ "السيوري الحلي الأسدي"، فهو يعود إلى قرية "السيور" في الحلة بالعراق، وفي النسب إلى قبيلة "اسد" المعروفة.

لم تشر المصادر إلى تاريخ ولادته ولا ريب أنه عـاش في القـرن الثامن، والربـم الأول من القـرن التاسـم إذ كـانت وفاته سنة ٨٦٨هـ في النجف، ودفن في مقابرها، ومن أكبر أساتنته الشهيد الأول و فخر المحققين ابن العلامة الحلي، وكان يُعد من أبرز الفقهاء والأصوليين والمتكلمين والمُصـرين.

- (٢٧٨) السيوري الحلي، المقداد، الأنوار الجلالية في شرح الفصول النصيرية، ص ١٠٢\_١٠٢.
  - (٢٧٩) المطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، ج٢، ص٢٩٢ وص ٤٥٤.
- (۲۸۰) المولى عبد الرزاق بن علي بن الحسين اللاهيجي الكيلاني، عده المطهري من الطبقة الثالثة والعشرين من الحكماء التالية لطبقة الملا صدرا، توفي سنة ۱۰۷۱-۱۰۷۱هـ. وهو تلميذ وصهر صدر المثالهين الشيرازي (الملا صدرا)، حكيم ومتأله الف شوارق الإلهام في شرح التجريد للخواجة الطوسي. وشرح تجريد المنطق، يعتبره العلامة المطهري اقل تأثراً من الفيض الكاشاني بآراء استاذه الملا صدرا، حيث اصطبغت رسائله بآراء الحكماء قبل المولى صدرا من قبيل العلامة الدواني وغياث الدين دشتكي، راجع الإسلام وإيران ج۲، ص 2۰۵.
  - (٢٨١) اللاهيجي، عبد الرزاق، كوهر مراد، بتوسط الكلبايكاني، علي الرياني، ما هو علم الكلام، ص ١٨٣.
  - (٢٨٢) اللاهيجي، عبد الرزاق، كوهر مراد، بتوسط الكلبايكاني، علي الرياني، ما هو علم الكلام، ص ١٨٥.

# الخاتمة

لطالما كان مصدر قوة الإسلام ما يمثله من منظومات فكرية قادرة ـ في نفس الوقت الذي تجيب على الأسئلة الإنسانية الكبرى ـ، على التغلغل في نفوس وعقول من يؤمن به. من خلال دعوته لإحياء العقل (والنظر، والتفكّر، والتدبّر، والتبيّن)(۱)، وقد تطورت البنية الفكرية النظرية الإسلامية على مدى العصور بما امتلك الإسلام من ثراء داخلي، وسماحه لعدة قراءات للنصوص الدينية(۱)؛ إن هذا الأمر أدى إلى استعمال مناهج فكرية وعلمية متعددة، ـ وكان عنواء كانت هذه المناهج مما تم استيعابه من الثقافات الأخرى، أو مما تم استباطه ـ. وكان كل ذلك في سبيل اكتناه النصوص الدينية تارة، أو لتوظيفها ضمن إسقاطات مستندة إلى مرجعيات مذهبية خاصة تارة أخرى. وكان الجميع يستفيد مما ورد في القرآن الكريم من طلب لفهمه في العودة إلى الراسخين في العلم(۱)، وذلك لفهم مقاصده ومعانيه. هذا الأمر أدى إلى حيوية عالية في نشأة العلوم ذات العلاقة المباشرة وغير المباشرة في فهم النصوص الدينية(۱).

لم تكن وتيرة الإنتاج الفكري لدى المسلمين في نفس الحيوية دائماً. بل تفاوتت كماً ونوعاً. فالمتابع لتاريخ الفكر الإسلامي يراه قد بدأ متصاعداً من عصر "الخلفاء الراشدين" إلى زمن دولة الأمويين وانفتاح الأمير خالد على الثقافات الأخرى في الإرهاصات الأولى ليدء عصر الترجمة؛ ونراه يبلغ الذروة في العصر العباسي الذي كان العصر الذهبي في العصور الوسطى، والحقبة الأساس في تأسيس وإنتاج مختلف فروع المعرفة والثقافة، وكانت هذه اليقظة الفكرية وليدة التمازج بين ثقافات متعددة، أخصها العربية والفارسية (٥).

ومما لا بد من الإشارة إليه، أن العلوم الناشئة كانت مرتبطة بعلاقات قلقة بين بعضها البعض، فكانت لا تكتفي بالإجابات والتقريرات؛ بل إضافة إلى ذلك كانت تثبر الأسئلة والإشكاليات في مقابل بعضها البعض طوراً، وداخل مسائل العلم نفسه طوراً آخر؛ وفي آحيان كانت الإشكاليات في إطار الوصول إلى الحقيقة، وفي أحيان أخرى كانت كثيرة في سبيل

سحب الشرعية والمشروعية من بعضها البعض، هذا الأمر مع ظاهره السلبي ولكنه كان يؤدي \_ بشكل متعمد أو غير متعمد \_ إلى إثراء العلوم عمقاً واتساعاً<sup>(١)</sup>! وأبرز أمثلة هذه العلاقة القلقة والمتوترة بين العلوم لدى المسلمين: كانت العلاقة بين الفلسفة وعلم الكلام، حيث بدأ هذا التوتر في العلاقة من حين دخول الفلسفة إلى ميدان البحث بين علماء المسلمين .

لم تكن نشأة الفلسفة معزولة عن التأثيرات السياسية والاجتماعية فقد بدأت بواكير البحث الفلسفي في الأسئلة التي أثارتها مواضيع ومباحث علم الكلام في إرهاصاته الأولى في العصر الأموي. ورغم ذلك لم يتحقق تقدم كبير في البحث الفلسفي في العصر الأموي لأسباب عديدة. بل كان نهوض الفلسفة في الإسلام، مقترناً بقيام الخلافة العباسية، ذلك لأن الإنتاج العلمي والفلسفي لم يبق حصيلة جهد شخصي، أو مبادرة فردية: فالدولة العباسية أسهمت في تشجيع هذا النشاط إسهاماً فاعلاً. فقد بدأت الترجمة برعاية واحتضان الخلفاء العباسيين المنصور والرشيد والمأمون وهو الأمر الذي شجع الأسر المعروفة بالغنى والجاء على الإنفاق بسخاء على حيازة الكتب العلمية والفلسفية وعلى ترجمتها، وفي نفس الوقت بدأ الفلاسفة يُحتفى بهم كأفراد وكإنتاج من قبل السلطة السياسية(٧).

هذه الرعاية والاحتفاء لم يستمرا طويلاً، فما لبث أن بدأ الفلاسفة والأفكار الفلسفية في العالم الإسلامي من مواجهة في كل مرحلة زمنية نوعاً من العداء والمعارضة. ولا شك في أن التطورات السياسية و الاجتماعية كان لها الدور الرئيس في رفض الأفكار الفلسفية أو تأييدها والكثير من أولئك الذين ناصبوا الفلسفة العداء، كانوا متأثرين \_ علموا أم لم يعلموا \_ بأحد التيارات السياسية(^).

أما في القرن السابع فقد كان العالم الإسلامي أمام خطر حضاري حقيقي وجدي من خلال قيام تحالف مغولي صليبي هدفه الاستيلاء على العالم الإسلامي، وكانت الهزيمة العسكرية قد أخذت مأخذها على مستوى العالم الإسلامي، ولو قيض لهذه الهزيمة أن تصل إلى أوساط النخبة المثقفة لكانت اكتملت الهزيمة بشكل نهائي، ولأصبحت هزيمة حضارية. ولتحوّل الشرق الإسلامي إلى أندلس ثانية من حيث القضاء على الإسلام كحضارة إضافة إلى القضاء عليه كحكومة بغض النظر عن مدى تمثيل الحكومات في ذلك الوقت الإسلام؛ وكان لذلك تداعيات خطيرة، قد لا يمكن الوصول إلى تحليل واضح حول هذه النتائج على مستوى الحضارة الإسلامية.

في مواجهة هذه المشكلة انبرت ثلة من العلماء في القرن السابع الهجري للحفاظ على هوية هذه الأمة الحضارية، فقام ابن تيمية<sup>(1)</sup>، في ذلك العصر بالإحياء على طريقته وكان

لمنهجه الأثر الأبرز لقيام سلفية جامدة لم تستطع أن تنهض وتستوعب النتاج العلمي الضخم للعصور السابقة من فلسفة وكلام وعرفان.

في المقابل استطاع الخواجة أن يقوم بمشروع علمي ضخم في مراغة، وكان هذا المشروع الأضخم على حد قول الباحثين في تاريخ العلوم في عالم الإسلام، وكان يمتاز هذا المشروع بشروط علمية وثقافية كانت كافية لو تم الحفاظ عليها من القيام بنهضة علمية هامة، وعلى المستوى الفلسفي استطاع أن يبني منظومة فكرية جمع فيها نتاج الفلسفة مع الكلام مع العرفان في منظومة فريدة في ذلك الوقت كان لهذه المنظومة الأثر الأبرز لقيام الحكمة المتعالية عند صدر المتألهن.

وفي نفس الوقت استطاع أن يعيد للبحث الفلسفي نضارته حتى كان الفلاسفة في الطبقة التالية لعصره كافة من تلامذته (١٠٠)، وعمل هؤلاء التلامذة ومنهم مرجع الشيعة في ذلك الوقت العلامة الحلي (١١٠)، على إدخال الفلسفة إلى الحوزات العلمية الشيعية مع ما كان لذلك من أثر على الفلسفة وعلى المنظومة الفكرية الشيعية، وعمل آخرون على استيعاب فلسفة الإشراق للسهروردي ضمن المنظومة الفلسفية العامة من خلال قيام تلميذ الخواجة الطوسي، قطب الدين الشيرازي (١١٠)، بشرح حكمة الإشراق.

وكان أبرز أثر على علم الكلام الشيعي الذي امتزج بالفلسفة بشكل تام، ولاحقاً على مستوى علم الأصول بحيث دخلت المسائل الفلسفية من الباب الكلامي إلى مباحث هذا العلم. وكان من آثار هذا الدخول أن أصبحت هناك حوزات شيعية فلسفية في العصور اللاحقة. أعني حوزتي شيراز وأصفهان ومدرسة طهران لاحقاً (١١)، بينما كان تدريس الفلسفة في العصور السابقة ينحصر بالتدريس الخاص والشخصي، وكان لنشأة هذه المدارس الأثر الأعظم في نضوج واستمرار الدرس الفلسفي في الحوزات العلمية حتى الزمن الحاضر.

وكانت من آثار جهود نصير الدين الطوسي - وغيره من العلماء في مقابل الخراب الذي دوى بسقوط الخلافة العباسية -، أن يُعيد الروح إلى المثقفين في العالم الإسلامي، حتى قال بعضهم: (لم يمت نصير الدين إلا بعد أن جدد ما بلي في دولة التتار من العلوم الإسلامية وأحيا من آمال المسلمين بها. وإن الانتصار على التتار لم يكن في الحقيقة بردهم عن الشام في موقعة عين جالوت وإنما كان بفتح قلوبهم إلى الإسلام وهدايتهم له)(١٤).

### هوامش وملاحظات الخاتمة:

- (١) نعمة، عبد الله، فلاسفة الشيعة، دار الكتاب الإسلامي، قم \_ إيران، ط ١، ١٩٨٧، ص ٢٠٥٠.
- (٢) كل المذاهب الإسلامية، تستند في الاستدلال على صحة مذاهبها من خلال قراءتها الخاصة وتوظيفها الخاص للنصوص الدينية فبالتالي تعتبر أنه من المسموح لها كمذاهب أن يكون لها قراءتها الخاصة، وفي نفس المذهب تتعدد الآراء نتيجة الخلاف على بعض التفاصيل.
- (٣) وردت الآيات التالية التي تتحدث عن الرجوع إلى العلماء لفهم الوحي: (فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون) سورة النحل آية ٤٣، ونفس الآية تتكرر في سورة الأنبياء آية ٧، و(وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم) سورة آل عمران ٧.
- (٤) لا يخفى أثر حرص المسلمين على قدسية القرآن وعدم تحريفه، قراءته في نشأة علم النحو وفهم القرآن لنشأة المعاجم اللغوية، وفهم الإعجاز لنشأة علوم البيان والبلاغة.....
- (٥) كانت فترة تأسيس علوم الحديث، والقرآن، والشريعة وبدايات المذاهب الفقهية، أصول الفقه، والكلام، والفلسفة، والمنطق، والفلك، وعلوم اللغة، ومعاجم اللغة العربية، وعلم الشعر والعروض، والرياضيات، والطب وغير ذلك مما تطول له القائمة، الرافعي، مصطفى،حضارة العرب، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ط٢، ١٩٨١، ص ١٩٨٦.
- (٦) راجع العلاقة بين مدرسة البصرة والكوفة على مستوى علوم اللغة، وأصحاب مدرسة الحديث والاجتهاد على مستوى الفقه وأصول الفقه، وأصحاب علم الكلام والفلسفة، ومدارس علم الكلام بعضها ببعض: الجهمية، المعتزلة، ثم الأشاعرة. راجع: الرافعي، مصطفى،حضارة العرب، ص ٢٣٧.٢٣٩، النشار، علي سامي، نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام، ج ١، ص ٢٤٢.٢٣٧، و فخري، ماجد، تاريخ الفلسفة الإسلامية، ترجمة كمال البازجي، دار المشرق، لبنان، ط ٨٠ ٨٠.
- (٧) تم ترجمة كتب المقولات والعبارة والبرهان لأرسطو وكتاب إيساغوجي لفرفوريوس للخليفة العباسي المنصور، وكان أشهر أطبائه المثل الأول لأسرة بختشيوع جاورجيوس بن جبرائيل رئيس مدرسة جنديسابور، أما هارون الرشيد فعهد إلى ابن ماسويه بترجمة المؤلفات الطبية القديمة. ورعاية الخلفاء الثلاثة: المأمون (٢٢٨.١٩٨) والمعتصم (٢٢٧.٢٢٨) والوائق (٢٤٣-٢٤٢) له، ولا يمكن إلا تذكر ارتباط الفيلسوف الأول الكندي بالمعتصم وابنه أحمد.. للتوسع راجع: فخري، ماجد، تاريخ الفلسفة الإسلامية، ص ١٤- ١٨، و ص ٣٥ و ص ٤٠ وص١٤.
- (٨) كانت البداية مع الكندي من خلال توقف الرعاية له بعد صعود المتوكل على سدة الخلافة العباسية، ورغم أن شخصيات كابي حامد الغزالي، وعلاء الدين الطوسي كانت تكتب انطلاقاً من دوافع دينية حتى أن هذين الأخيرين صنفا كتابين يحمل كل منهما اسم تهافت الفلاسفة، خلال فترتين زمنيتين متباينتين، غير أن الغزالي كان على صلة بنظامية بغداد والسياسة السلجوقية، وعلاء الدين الطوسي كان يكتب بناءً على طلب الخلافة العثمانية، ويصدق هذا الأمر على خواجة زادة وكتابه الذي يحمل عنوان تهافت الفلاسفة، راجع: فخري، ماجد، تاريخ الفلسفة الإسلامية، ص ١٠٤٠، وإبراهيم ديناني، غلام حسين، حركة الفكر الفلسفى في العالم الإسلامي، دار الهادي، ط ١١، ٢٠٠١، ج١، ص ٥٠.
- (٩) أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام، ابن تيمية الحرائي الدمشقي، الحنبلي، (٧٢٨٦٦١)، كان من الذين قاموا بإصلاحات في المذهب الحنبلي أدت لاحقاً إلى ما عُرف بالسلفية، التي نبذت كافة العلوم العقلية من منطق وفلسفة وعلم كلام، البغدادي، إسماعيل باشا، هدية العارفين، ج١٠ ص ١٠٥.
  - (١٠) المطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، ج٢، ٣٩٢ . ٣٩٣.
- (۱۱) الحسن، بن يوسف، بن المطهر الحلي، المروف بالملامة الحلي. (۱۱،۸۱۸هـ). مطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، ج٢. ص ٢٩٢.
- (١٢) قطب الدين، محمود بن مسعود بن مصلح الشيرازي، المعروف بقطب الدين الشيرازي، كان تلميذ الخواجة في الحكمة والطب، شرح حكمة الإشراق للسهروردي، مطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، ص ٢٩٧.
  - (١٣) المطهري، مرتضى، الإسلام وإيران، ج٣، ٢٩٢.٢٩٢ .
    - (١٤) الأمين، مستدركات أعيان الشيعة هـ، ج ١، ١٩٨.

### المراجسع والمصسادر

الكتب

١ ـ إبراهيم ديناني، غلام حسين

حركة الفكر الفلسفي في العالم الإسلامي، تعريب عبد الرحمن علوي، دار الهادي، بيروت، ط١٠٠١م.

٢ ـ ابن تيمية الحراني ( ٦٦١ ـ ٧٢٨)

منهاج السنة النبوية، تح. د. محمد رشاد سالم، مؤسسة قرطبة، د. م، ط. ١، ١٤٠٦هـ.

٣ ـ ابن حنبل، الامام احمد

مسند احمد ابن حنبل، دار صادر، بیروت، د ت

٤ ـ ابن خلدون (ت٨٠٨هـ)

تاريخ ابن خلدون، الناشر مؤسسة الاعلمي، طباعة دار إحياء التراث، ط٤، بيروت، د ت.

٥ ـ ابن رشد، القاضي ابي الوليد محمد بن احمد

كتاب فصل المقال وتقرير ما بين الشريعة والحكمة من الإتصال، قدم له د. البير نصري نادر، دار المشرق. بيروت، توزيع المكتبة الشرقية، ط ٨. ٢٠٠٠.

٦. ابن سينا، أبو علي

الإشارات والتنبيهات، تح. سليمان دنيا، مؤسسة النعمان، بيروت، ١٩٩٢.

٧ . الأملي، السيد حيدر

أسرار الشريعة وأطوار الطريقة وأنوار الحقيقة، تقديم وتنقيع رضا حدرج، دار الهادي، بيروت، ط١٠، ٢٠٠٢ ٨- الاشتياني، جلال الدين، و فضل الله، محمد صادق

مقدمتان على شرح مصباح الهداية للأمام الخميني، دار الهادي، ط ١، ٢٠٠١.

٩ . الاعسم، عبد الأمير

الفيلسوف الفزالي إعادة تقويم لمنحني تطوره الروحي، دار الأندلس، بيروت ـ لبنان، ط٢، ١٩٨١.

١٠ ـ الاعسم، عبد الأمير

الفيلسوف نصير الدين الطوسي، دار الأندلس، بيروت، ط٢، ١٩٨٠ .

١١ . الأمام زين العابدين عليه السلام ( ٩٤هـ)

الصحيفة السجادية، (مجموع ادعية ومناجاة)، تح. مؤسسة الأمام المهدي "عج"، قم ـ ايران، ط١٤١١ هـ.

١٢ . الأمام علي عليه السلام (٤١هـ)

نهج البلاغة، مجموع ما أختاره الشريف الرضي من خطب وكلمات الامام علي عليه السلام، تعليق صبحي الصالح، دار المرفة، بيروت. د . ت . د . ط

۱۳ . الامين، حسن

الاسماعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي، الفدير، بيروت، ط١، ١٩٩٧.

۱٤ ـ الامين، حسن

جنكيز و هولاكو الفزو المغولي للبلاد الإسلامية، دار النهار، بيروت، ط٢، ١٩٨٣.

١٥ ـ الأمين، حسن

صلاح الدين الأيُّوبي بين العباسيين والفاطميين والصليبيِّن. دار الجديد، بيروت، الطبعة الأولى ١٩٩٥.

١٦. الأمين، حسن

المغول بين الوثنية والنصرانية و الإسلام، دار التعارف، بيروت، ط١، ١٩٩٢.

١٧ . الأمين، حسن

مستدركات أعيان الشيعة، دار التعارف، بيروت، ط ١، ١٤٠٨ هـ .

۱۸ . الأمين، حسن

الوطن الإسلامي بين السلاجقة والصليبين، دار الغدير، بيروت لبنان، الطبعة الاولى ١٩٩٦،

١٩ . الانصاري، الخواجة ابي اسماعيل عبدالله

منازل السائرين، تع محسن بيدارفر، متن ضمن شرح منازل السائرين لعبد الرزاق القاساني، انتشارات بيدار، قم ـ ايران، ط١، ص ١٤١٣هـ ٣٧٢هـ. ش.

۲۰ . البخاري، محمد بن اسماعيل

صحيح البخاري، دار الفكر، بيروت، طبعة بالأوفست عن طبعة دار الطباعة العامرة باستانبول، ١٤٠١ هـ، د. ت. ٢١ ـ البغدادي، إسماعيل باشا

إيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون عن اسامي الكتب والفنون، دار إحياء التراث العربي، بيروت. ١٣٢٩هـ

٢٢. الثامري، إحسان ذُنون

الحياة العلمية زمن السامانيين، دار الطليعة، بيروت، ط ١، ٢٠٠١.

٢٣ . الحر العاملي، الشيخ محمد بن الحسن

امل الآمل، تحق. السيد احمد الحسيني، مكتبة الاندلس، بغداد ـ العراق، ١٤٠٤ هـ

٢٤ . الحسيني الجلالي، محمد جواد

مقدمة تجريد الاعتقاد، مركز النشر التابع لمكتب الاعلام الإسلامي، إيران، ط١، ١٤٠٧ هـ

٢٥ . الحلي، ابن فهد

المهذب البارع، جامعة المدرسين، قم ـ إيران، ١٤٠٧هـ.

٢٦ ـ الحلي، العلامة حسن بن يوسف

الجوهر النضيد في شرح منطق التجريد، انتشارات بيدار، قم ـ إيران، ط ٣، ١٤١٠هـ. ق.

٢٧ ـ الحلى، العلامة حسن بن يوسف

كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، تحقيق وتعليق حسن حسن زادة آملي، مؤسسة النشر الإسلامي، قم المشرفة ـ إيران، ط ٨، ١٤١٩ هـ. ق.

٢٨ ـ الحلي، المحقق نجم الدين ابي القاسم جعفر بن الحسن بن سعيد

المسلك في أصول الدين، تع. استادي، رضا، مؤسسة النشر التابعة للأستانة الرضوية المقدسة، مشهد - ايران، - بعرب عدد مدهد، ...

ط۲، ۱۲۲۱هـق، ۱۳۷۹، هـش.

٢٩ . الحموى، باقوت

معجم البلدان، دار احياء التراث العربي، بيروت، د . ت.

.3. الخامنني، السيد على

دراسة عن دور الشيخ المفيد، دار المفيد، بيروت، د ت.

٣١ ـ الخراساني، واعظ زادة

مقدمة كتاب الرسائل العشرة للشيخ محمد بن الحسن بن علي الطوسي، مؤسسة النشر الإسلامي، قم - إيران، ط٢، ١٤١٤ هـ. ق.

#### ٣٢. الخطيب البغدادي، ابي بكر احمد بن على

طا، ۱٤۱۷هـ.

### ٣٣ ـ الخوئي، السيد أبو القاسم الموسوي

معجم رجال الحديث وتفصيل طبقات الرواة، تع. لجنة التعقيق، د.م، ط٥، ١٤١٢هـ.

٣٤ ـ الدارمي، عبد الله بن بهرام (٢٥٥هـ)

سنن الدارمي، مطبعة الاعتدال، دمشق ـ سوريا، د . ت .

٣٥ ـ الذهبى

ميزان الاعتدال، تح. علي محمد البجاوي، دار المعرفة، بيروت، ط١، ١٢٨٢هـ.

٣٦. الرازي، فخر الدين

مـحـصّل أفكار المتـقـدمين والمتـأخـرين من العلمـاء والحكمـاء والمتكلمين، تقـديم وتعليق سـمـيح دغـيم. دار الفكراللبناني، بيروت، ط١، . ١٩٩٢

#### ٣٧ ـ الرافعي، مصطفى

حضارة العرب، دار الكتاب اللبناني، لبنان ـ بيروت، ط ١٩٨١،٢

٣٨ ـ الزرعي أبو عبد الله، محمد بن ابي بكر أيوب

الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، تح. علي بن محمد الدخيل الله، دار العاصمة، الرياض - السعودية، ط ٢، ١٩٩٨.

### ٣٩. الزركلي، خير الدين

الأعلام، دار العلم للملايين، بيروت ـ لبنان، ١٤١٠هـ.

1 . الزنجاني، فضل الله

تاريخ علم الكلام في الإسلام، تحق. قسم الكلام في مجمع البحوث الإسلامية، مشهد ـ إيران، مراجعة محمد الفلسفي، تعريب المقدمة على هاشم، ط١، ١٩٩٧.

١٤. السبحاني، جعفر

تاريخ الإسماعيلية، دار الاضواء، بيروت ـ لبنان، ط١، ١٩٩٩.

٤٢ . السيوري الحلى، جمال الدين المقداد بن عبد الله

الأنوار الجلالية في شرح الفصول النصيرية، تح. آبادي، علي حاجي، و نيا. عباس جلالي، ، مجمع البحوث. الإسلامية التابع للأستانة الرضوية المقدسة، مشهد ـ ايران، ط١، ١٤٢٠ هـ. ق. ١٣٧٨ هـ. ش.

٤٢ ـ السيوطي، الامام جلال الدين

تحق. الشيخ محمد عبد العزيز الخالدي، منشورات محمد علي بيضون دار الكتب العلمية، بيروت، د.ت.

14 ـ الشاهرودي، نور الدين

المرجعية الدينية ومراجع الامامية، الناشر المؤلف نفسه، إيران، طهران، ١٩٩٥، ص٥٧ ـ ٥٨.

10 . الشهرستاني، محمد بن عبد الكريم

مصارعة الفلاسفة، تحق. المعزي، حسن، مكتبة آية الله المرعشي، قم، ١٤٠٥ هـ، وجاء هذا الكتاب كمقدمة لكتاب مصارع المسارع للخواجة الطوسي.

٤٦ ـ الشهيد الأول

الأربعون حديثًا، تح. ونشر مؤسسة الإمام المهدي، قم ـ إيران ، ط ١، ١٤٠٧ هـ، ص ٤٠ .

#### ٤٧ ـ الشهيد الثاني

منية المريد في أدب المفيد والمستفيد، تح. رضا المختاري، مكتب الاعلام الإسلامي، إيران، ط ١، ١٤٠٩، ص. ١٦٢ .

#### ٤٨ ـ الشيبي، كامل مصطفى

الصلة بين التصوف والتشيع، دار الأندلس، بيروت، ط٣، ١٩٨٢.

#### ٤٩ . الصدر، محمد باقر

المعالم الجديدة للأصول، مكتبة النجاح، طهران ـ إيران، الطبعة الثانية، ١٩٨٥.

### ٥٠ ـ الصدوق، الشيخ

من لا يحضره الفقيه، تح. على اكبر غفاري، جامعة المدرسين، قم ـ ايران، ط٢، ١٤٠٤هـ.

#### ٥١ ـ الصدوق، الشيخ

اعتقادات الإمامية، ضمن تصحيح اعتقادات الامامية للشيخ المفيد، تح. حسين دركاهي، دار المفيد، بيروت. ١٩٩٢.

### ٥٢ . الطباطبائي، محمد حسين

تفسير الميزان، مؤسسة النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم ـ ايران، ١٤١٠ هـ.

### ٥٣ ـ الطبرسي، المحقق النوري

خاتمة مستدرك الوسائل، تح. ونشر مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، قم ـ إيران، ط ١، ١٤١٥ هـ .

### ٥٤ ـ الطبرسي، احمد بن علي

(وفاة ٥٦٠ هـ)، الاحتجاج، تحق السيد محمد باقر الخرسان، منشورات دار النعمان للطباعة والنشر، النجف الاشرف ـ العراق، ١٩٦٦،

### ٥٥ . الطهراني، أقا بزرك

الذريعة الى تصانيف الشيعة، دار الأضواء، بيروت، ط. ٣، ١٤٠٣هـ.

## ٥٦ . الطوسي، ابي جعفر محمد بن الحسن

شيخ الطائفة، الرسائل العشرة، مؤسسة النشر الإسلامي، قم ـ إيران، ط٢، ١٤١٤ هـ ق .

### ٥٧ . الطوسي، ابي جعفر محمد بن الحسن

الفهرست، مؤسسة النشر الاسلامي، قم ـ ايران، ط١١ ١٤١٧ هـ.

# ٥٨ ـ الطوسي، ابي جعفر محمد بن الحسن

الغيبة، تح. عبد الله الطهراني والشيخ علي أحمد ناصح، مؤسسة المبارف الاسلامية، قم ـ ايران، ط١٠. ١٤١١هـ.

# ٥٩ ـ الطوسي، الخواجة نصير الدين

الفصول النصيرية، تح. آبادي، علي حاجي، و نيا، عباس جلالي، وارد ضمن الأنوار الجلالية في شرح الفصول النصيرية، السيوري، جمال الدين المقداد، مجمع البحوث الإسلامية التابع للأستانة الرضوية المقدسة، مشهد ـ إيران، ط1، ١٤٢٠ هـ. ق. ١٣٧٨ هـ. ش.

# ٦٠ ـ الطوسي، الخواجة نصير الدين

أوصاف الاشراف، تحق. المنصوري، علي، مؤسسة البلاغ، بيروت، ط١٠، ٢٠٠١.

### ٦١ . الطوسي، الخواجة نصير الدين

تمديل الميار في نقد تنزيل الأفكار، ضمن منطق ومباحث الفاظ مجموعة متون ومقالات تحقيقي ، باهتمام

مهدي محقق وتوشي هيكو ايزوتسو، انتشارات دانشكاه تهران، شماره انتشار ۲۱۱۳، شماره مسلسل ۲۱۱۳. الناشر مؤسسة انتشارات وجاب دانشكاه تهران، إيران ـ تهران، بهمن ۱۳۷۰.

٦٢ ـ الطوسى، الخواجة نصير الدين

رسالة أقسام الحكمة ، تح. عبد الله نوراني، ضمن تلخيص المحصل، دار الأضواء، بيروت، ط٢، ١٩٨٥.

٦٣ . الطوسي، الخواجة نصير الدين

رسالة تفسير سورة العصر ، تح. عبد الله نوراني، ضمن تلخيص المحصل، دار الأضواء، بيروت، ط٢، ١٩٨٥.

١٤ . الطوسي، الخواجة نصير الدين

رسالة المقنعة في أول الواجبات، تح. عبد الله نوراني، ضمن تلخيص المحصل، دار الأضواء، بيروت. ط٢٠. ١٩٨٥.

### ٦٥ . الطوسي، الخواجة نصير الدين

رسالة قواعد العقائد، تح، خازم، على حسن، دار الغربة، لبنان، ط١٩٩٢.

٦٦ ـ الطوسي، الخواجة نصير الدين

رسالة الامامة، تع. عبد الله نوراني، ضمن تلخيص المحصل، دار الأضواء، بيروت، ط٢، ١٩٨٥.

٦٧ . الطوسي، الخواجة نصير الدين

تجريد الاعتقاد، تع. محمد جواد الحسيني الجلالي، مكتب الاعلام الإسلامي، إيران، ط١، ١٤٠٧هـ. ق.

٦٨ ـ الطوسي، الخواجة نصير الدين

تلخيص المحصل، تح. عبد الله نوراني، دار الاضواء، بيروت، ط ٢، ١٩٨٥.

٦٩ ـ الطوسي، الخواجة نصير الدين

شرح الإشارات والتبيهات للشيخ ابن سينا، حاشية على الاشارات والتنبيهات لأبن سينا، تحق. دنيا، سليمان، مؤسسة النعمان، بيروت، ١٩٩٢.

٧٠. الطوسي، الخواجة نصير الدين

مصارع المصارع، تح. المعزي، حسن، مكتبة آية الله المرعشي، قم، ١٤٠٥هـ.

٧١ ـ الطوسي، الخواجة نصير الدين

المبدأ والمعاد، تر. الشيخ محمد شقير، دار الهادي، بيروت، ط١، ٢٠٠٠.

٧٢ . الطوسي، الخواجة نصير الدين

تجريد المنطق، مؤسسة الأعلمي، بيروت، ط١، ١٩٨٨.

٧٣ ـ الطوسي، الخواجة نصير الدين

المراسلات بين صدر الدين القونوي ونصير الدين الطوسي، ضمن سلسلة النشرات الاسلامية عدد ٤٢، تع. كودرون شوبرت، باشراف المهد الألماني للأبحاث الشرقية في بيروت. يُطلب من الشركة المتحدة للتوزيع بيروت، ط١، ١٩٩٥.

٧٤ - الغزالي، ابي حامد

القسطاس المستقيم، تحق. شلحت، فيكتور، دار المشرق، بيروت، ط٢. ١٩٩١.

٧٥ ـ الغزالي، ابي حامد

تهافت الفلاسفة، تحق. جهامي، جيرار، دار الفكر اللبناني، بيروت، ط١، ١٩٩٣.

٧٦ ـ الغزالي، ابي حامد

المنقذ من الضلال والموصل الى ذي العزة والجلال، تحقيق جميل صليبًا و كنامل عيناد، دار الأندلس، بيروت،

١٩٩٦م.

٧٧ ـ القاساني، عبد الرزاق

شرح منازل السائرين، انتشارات بيدار، قم \_ ايران، ط١، ص ١٤١٣هـ \_ ١٣٧٢هـ ش.

٧٨ ـ القاشاني، كمال الدين عبد الرزاق

اصطلاحات الصوفية، ضبط وتعليق موفق فوزي الجبر، دار الحكمة، دمشق ـ سوريا، ط١، ١٩٩٥.

٧٩. القسطنطيني، مصطفى بن عبد الله (حاجي خليفة)

كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٢، ج ١، ص ٩٠٠.

٨٠ القنوجي، صديق بن حسن

أبجد العلوم الوشي المرقوم في بيان أحوال العلوم، تح. عبد الجبار زكار، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٧٨، ج ٢. ص ١٠٨.

٨١ ـ القونوي، صدر الدين

المراسلات بين صدر الدين القونوي ونصير الدين الطوسي، ضمن سلسلة النشرات الاسلامية عدد ٤٣، تع. كودرون شوبرت، باشراف المهد الألماني للأبحاث الشرقية في بيروت. يُطلب من الشركة المتّحدة للتوزيع بيروت. ط١، ١٩٥٥.

٨٢ ـ الكلبايكاني، على الرباني

ما هو علم الكلام، مكتب الأعلام الاسلامي ـ مركز النشر، قم ـ ايران، ط١، ١٤١٨هـ ق. ـ ١٣٧٦هـ. ش.

٨٣ ـ الكليني، الشيخ

الكافي، تحق. على أكبر غفاري، دار الكتب الاسلامية ـ آخوندي، ايران، ط٣، ١٣٨٨هـ.

٨٤ ـ اللواتي، محمد رضا

برهان الصديقيين، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط١٠، ٢٠٠١.

٨٥ ـ المسعودي، ابي الحسن

مروج الذهب ومعادن الجواهر، تح. عبد الأمير مهنا، مؤسسة الاعلمي، بيروت، ط. ١٩٩١. -

٨٦ . المطهري، مرتضى

الإسلام و إيران، المترجم محمد هادي اليوسفي، دار التعارف، بيروت لبنان، د. ت.

٨٧ ـ المطهري، مرتضى

شرح المنظومة، تر. عبد الجبار الرفاعي، مؤسسة البعثة، قسم الدراسات الإسلامية، قم ـ إيران، ط١٤١٢هـ.

٨٨ ـ المطهري، مرتضى

الكلام - العرفان، الدار الإسلامية، بيروت، ط١، ١٩٩٢.

٨٩. المفيد، الشيخ

اوائل المقالات في المذاهب والمختارات، دار المفيد، بيروت ، ط ٢، ١٩٩٢.

٩٠ . المفيد، الشيخ

المقنعة، تح. ونشر مؤسسة النشر الاسلامي التابعة لجامعة المدرسين، قم ـ إيران، ط٢، ١٤١٠هـ.

٩١. النشار، علي سامي

نشأة الفكر الفلسفي في الاسلام، دار المعارف، مصر - القاهرة، د.ت، ط ٨٠

٩٢ ـ النيسابوري، مسلم ابن الحجاج

صحیح مسلم، دار الفکر، بیروت، د ت.

٩٣ ـ بدوي، عبد الرحمن

مذاهب الاسلاميين، دار العلم للملايين، بيروت، ط ٢، ١٩٨٢.

٩٤ ـ بدوي، عبد الرحمن

التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، وكالة المطبوعات ـ الكويت، و دار القلم ـ بيروت، ط١٩٨٠.

۹۰ . بهشتی، احمد

مباحث الإلهيات عند ابن سينا، تر. حبيب فياض، دار الهادي، بيروت، ط١، ١٩٩٧.

٩٦ . تامر، عارف

نصير الدين الطوسي في مرابع ابن سينا، مؤسسة عز الدين، بيروت، ١٩٨٢.

٩٧ . جدعان، فهمي

المحنة بحث في جدلية الديني والسياسي في الإسلام، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط٢، ٢٠٠٠.

۹۸ . دفتري، فرهاد

مختصر تاريخ الاسماعيليين، ترجمة سيف الدين القصير، دار المدى، دمشق ـ سوريا، ط١، ٢٠٠١.

٩٩ . دفتري، فرهاد

الاسماعيليون في العصر الوسيط، ترجمة سيف الدين القصير، دار المدى، دمشق ـ سوريا، ط١، ١٩٩٩.

١٠٠ ـ صاييلي، آدين

المراصد الفلكية في العالم الاسلامي، ترجمة د. عبدالله العمر، مراجعة د. عبد الحميد صبره، مؤسسة الكويت. للتقدم العلمي إدارة التأليف والترجمة والنشر، سلسلة الكتب المترجمة، الكويت، ط١، ١٩٩٥م.

١٠١ ـ عبد الكريم بن طاووس

فرحة الفري في تعيين قبر أمير المؤمنين علي عليه السلام، تح. السيد تحسين آل شبيب الموسوي، مركز الغدير. للدراسات الإسلامية، د . م. ١٤١٩.

۱۰۲ . فخري، ماجد

تاريخ الفلسفة الإسلامية، المترجم كمال اليازجي، دار المشرق، لبنان، ط٢، ٢٠٠٠.

١٠٣ . فرحات، هاني نعمان

الخواجة نصير الدين الطوسي وأراؤه الفلسفية والكلامية، دار احياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٩٨٦.

١٠٤ . فرحات، هاني نعمان

مسائل الخلاف بين فخر الدين الرازي ونصير الدين الطوسي، دار الفدير، بيروت، ط١، ١٩٩٧.

١٠٥ . فياض، عبد الله

تاريخ الامامية وأسلافهم من الشيعة منذ نشأة التشيع حتى مطلع القرن الرابع الهجري، مؤسسة الاعلمي. بيروت، ط٢، ١٩٨٦.

١٠٦ . قراملكي، احد

الهندسة المعرفية للكلام الجديد، ترجمة حيدر نجف وحسن العمري، دار الهادي، بيروت، ط ١، ٢٠٠٣.

۱۰۷ ـ کوریان، هنري

تاريخ الفلسفة الإسلامية، ترجمة نصير مروة وحسن قبيسي، مراجعة الإمام موسى الصدر و الأمير عارف التامر، عويدات للنشر والطباعة، بيروت ـ لبنان، ط٢، ١٩٩٨.

۱۰۸ . مدرس رضوي، محمد تقی

العلامة الخواجة نصير الدين الطوسي حياته وآثاره، تعريف علي هاشم الاسدي، مؤسسة الطبع والنشر التابعة

للأستانة الرضويّة، مشهد \_ إبران، ١٤١٩ هـ .

۱۰۹ ـ مقلد، على

الاخلاق والسياسة والاجتماع عند نصير الدين الطوسي، دار الاستقلال للثقافة والعلوم القانونية، بيروت، ط١٠. ٢٠٠١.

۱۱۰ ـ مقلد، على

نظام الحكم في الاسلام او النبوة والإمامة عند نصير الدين الطوسي، دار الأضواء، بيروت، ١٩٨٦.

١١١ . منتجب الدين علي بن عبيد الله بن بابويه الرازي

الأربعون حديثًا، تح. مؤسسة الإمام المهدي، قم ـ إيران، ط ١، ١٤٠٨، المقدمة ص ١١.

۱۱۲ . نصر، سید حسین

ثلاثة حكماء مسلمين، تعريب صلاح الصاوي، مراجعة ماجد فخري، دار النهار، بيروت، ط٢، ١٩٨٦.

١١٣ ـ نعمة، عبد الله

فلاسفة الشيعة، دار الكتاب الإسلامي، قم \_ إيران، ط ١، ١٩٨٧. ص ٥٣٨ \_ ٥٣٩.

١١٤ ـ يفوت، سالم

نحن والعلم \_ دراسات في تاريخ علم الفلك بالغرب الإسلامي، دار الطليعة، بيروت، ط ١، ١٩٩٥.

١١٥ ـ يضوت، سالم

الفلسفة والعلم في العصر الكلاسيكي، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط١٠، أب ١٩٨٩.

#### الدوريــات،

١ ـ عالم المعرفة، شهرية يصدرها المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، عدد ٢٣٤، ط٣، حزيران
 ١٩٩٨، جوزيف شاخت و كليفورد بوزورث، تراث الإسلام، تر . د . حسين مؤنس و د . إحسان صدقي العمد،
 مراجعة د . فؤاد زكريا، وهو ترجعة لكتاب صادر باللغة الانكليزية:

The Legacy Of Islam Edited by: J. Schact with C. E. Brosworth Second Edition. Oxford U. K. Clarendon Press 1974

عالم المعرفة، شهرية يصدرها المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، عدد ٢٦٠، ط٢، آب ٢٠٠٠.
 هُف، أ، توبي، فجر العلم الحديث، الإسلام - الصين ـ الغرب، تر . د ، محمد عصفور، وهو ترجمة لكتاب صادر باللغة الانكليزية وعنوانه الأصلى:

The Rise Of Early Modern Scince: Islam-China-And The West by: Toby E. Huff. Cambridge University Press. 1993.

٣ ـ المنهاج، فصلية، تصدر عن مركز الغدير للدراسات الإسلامية، بيروت ـ لبنان، الأعداد التالية: العدد الثاني عشر، شتاء ١٩٩٨، العدد السادس عشر شتاء ١٩٩٩، العدد العشرون، شتاء ٢٠٠٠.

٤ ـ النطاق، تصدر كل شهرين، عن الاتحاد اللبناني للطلبة المسلمين، بيروت ـ النبيري، لبنان، عدد ٨٦، شباط.
 ١٩٩٢.

 و ـ الثقافة الإسلامية، شهرية صادرة عن المستشارية الثقافية للجمهورية الإسلامية الإيرانية بدمشق، الأعداد التالية: السابع صادر عام ١٩٨٦.

التاسع صادر عام ١٩٨٦.

الخامس عشر عام ١٩٨٨.

شخصيات كثيرة عُنرَت في التاريخ، وأحدثت فيه أدواراً.. إلا أن بعضاً قليلاً منها هو ذاك الذي ما زال يعبُرُ في التاريخ ليثير فيه الأسئلة، والدلالات، بل وبعضاً من التحولات أحياناً...

وإذا كانت حركة التتار العسكرية تجاه العالم الإسلامي، قد أوقعت يفعل وحشيتها انخسافاً حضارياً طال مقومات أساسية في بنية الدولة الاسلامية أنذاك.. فإن المفارقة الأكثر إثارة، إنما كانت في بروز شخصية مسلمة تنتمى إلى نفس العالم الإسلامي الذي وقع عليه الغزو واضطريت حضارته...

شخصية قبل السؤال حول انتمائها المذهب (الإسماعيلية/ الإثنى عشرية).. وقبل السؤال عن مستوى ما قدَّمته من إنحازات علمية وفلسفية وكلامية وعرفانية.. فإنها تضطرك للسؤال عن قدرتها على خرق القاعدة؛ أو ما جرت عليه سنة العلاقة بين الأمم؛ من ايغال القوة الغازية في شخصية الأمة المغزوّة..

وهذا الأمر هو ما أثار، الباحث في هذا الكتاب "الخواجة نصير الدين الطوسي مقاربة في شخصيته وفكره والذي عمل على التعرف عبر معطيات تاريخية مدروسة إلى شخصية الشيخ الخواجة نصير الدين الطوسى، كمنطلق منهجي لدراسة الإنجاز العلمى والفكرى والدينى على تنوعه كوحدة موضوعية تقارب المبحث من زاوية إنسانية حية، تعنيها الموضوعة الفكرية في أكثر صورها التجريدية، كواقع حيوى فاعل في الإنسان والحياة والتاريخ..